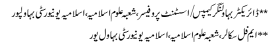
# عہدِ جدید میں کرائے کی مال سے متعلقہ مسائل نثر یعتِ اسلامیہ کے تناظر میں



#### Abstract

Surrogacy has emerged as most recent advancement in the treatment of infertility and sterility. The first recognized surrogate mother arrangement was made in 1976. Surrogate mothering has also been introduced in Islamic countries to some extent but Islam has its own laws regarding each and every problem of life. According to Islamic Sharia most of its forms are not legitimate however if this offence occurs, then what will be the Islamic guadance. This article does not deal with its legitimacy but deals with Islamic injunctions in case of occurance of this illegal act in the society. What should be the parentage and family linage of the child? Is the use of the womb of Fellow Wife of her own husband is legitimate? Who is responsible for the expenditures relating to mother, surrogate mother and Child? Who is the real mother and who is the artificial mother? Is surrogacy a form of fornication? Can the Islamic punishments relating to fornication be applied on surrogacy? Can surrogacy be considered as wet nursing mother and what should be Islamic Law about the nursing parentage about the child? All these aspects have been concisely discussed in the light of Quran, Sunnah and the sayings of Muslim Jurisprudents. At the end of article the summary of the saying of Muslim Jurisprudents have been discussed and analyzed, preponderant sayings are suggested.

**Keywords:** Surgate Mother, Islamic Shariah, Family law



#### پس منظر:

## کرائے کی ماں (Surrogate Mother):

تعقیم اورعدم خضوبت کے مسئلہ کے حل کی ایک صورت یہ ہے کہ کسی تیسری خاتون کارتم کرایہ پر لے کر اس سے اولا دپیدا کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ اس مسئلہ کو بیال ہوائی ہے۔ اس مسئلہ کو بیال ہوائی ہے۔ اس مسئلہ کو بیال ہوائی ہوت تجویز کرتے ہیں جب خاوند کی منی میں ہوجود ہوں اور بیوی کا مبیضہ بھی بیضہ پیدا کرر ہا ہوائی نیا تو خاتون کے اندرر تم سرے سے موجود ہی نہ ہو جس میں بیضہ کے فرٹیلا کر ہونے کے بعد جنین نشونما پائے یا پھر اس میں کوئی الیی خرابی موجود ہوجو جنین کی پرورش میں رکاوٹ ہوتو الی حالت میں خاوند سے کرم منی لے کراس کی بیوی کے بیضہ سے اس کوفر ٹیلا کر ٹمیٹ ٹیوب میں کرنے کے بعد جنین کو کسی تیسری خاتون کے رقم میں منتقل کر دیا جاتا ہے تا کہ وہ کسی دوسرے کے لیے بچے کو جنم کرنے کے بعد جنین کو کسی تیسری خاتون کے رقم میں منتقل کر دیا جاتا ہے تا کہ وہ کسی دوسرے کے لیے بچے کو جنم میں تیسرے فریق کا حصہ دار بنا کسی صورت میں قابلِ قبول نہیں ہے اور ایسا اختلا طِ نسب سے بیخے کے لیے بھی تیسرے فریق کا حصہ دار بنا کسی صورت میں قابلِ قبول نہیں ہے اور ایسا اختلا طِ نسب سے بیخے کے لیے حالہ منظم نہ الاسلامية للعلوم المطبیة کے الفاظ میں:

"واتفق على أن ذلك يكون حراما إذا كان في الأمر طرف ثالث سواء أكان

منيا أم بويضة أم جنينا أم رحما".(2)

''اوراس بات پراتفاق ہوا کہا گرکسی بھی تیسری طرف سے ایسااختلاط ہوتا ہے،خواہ وہ منی کی شکل میں ہو،خواہ بیضنہ کی شکل میں ہوخواہ جنین کی شکل میں ہواورخواہ رحم کی شکل میں ہوتو پیچرام ہے''۔

مجمع الفقه الإسلامي الدولي تابع منظمة المؤتمر الإسلامي نے بھي اس كى بيشتر صورتوں كورام قرار دياہے، اور صرف ايك صورت كه جس ميں منى شوہر سے حاصل كى جائے، اور بيضه والى اور رحم والى خاتون اسى مردكى بيوى ہواور بيمل قيام زوجيت كے دوران ہى ہو، كوہى جائز قرار دياہے۔(3)

مجمع الفقهی الإسلامی مکة المکر مة تابع دابطة العالم الإسلامی کافیصله تحور اسااس محتمع الفقهی الإسلامی مکة المکر مة تابع دابطة العالم الإسلامی کافیصله تحورت اپنی سے مختلف ہے اور وہ ان دونوں اداروں کی طرح سے باقی تمام طریقوں کو تو حرام قرار دیتے ہیں گرورت اپنی سوتن کا بیضه سوتن کے بیضہ کے لیے اپنار حم دے جبکہ خود قیام زوجیت کے دوران اسی عورت کے شوہر سے اس کی سوتن کا بیضہ فرٹیلا کڑ کیا گیا ہوتو وہ اسے بھی جا کڑ قرار دیتے ہیں۔ (4)

اس کے جواز وعدم جواز کی بحث سے قطع نظر Surrogacy سے پیدا ہونے والے مسائل کا شریعتِ اسلامی کے جوت طال الش کرنا ضروری ہے کیونکہ فقہی قاعدہ ہے کہ کسی چیز کی حرمت اس کے واقع ہونے کے بعد کے آثار سے متعلق احکامات کی تلاش سے مانع نہ ہوتی ہے۔اس لیے حرام امورا گرواقع ہوجا ئیں تو بھی ان کے نتائج سے پیدا ہونے والے اثرات وواقعات کے متعلق شریعت کا حکم دریافت کرنا ضروری ہوتا ہے۔جیسا کہ زناحرام امر ہے لیکن اگریہ ہوجا کے تو بچے کے نسب،اس کی وراثت،اس کی زندگی سے متعلق تمام امور کے بارے میں شریعتِ اسلامی کے فیصلے موجود ہیں۔

## اسمسكه كالثراحكامات ير

#### مولودكانسب:

شریعتِ اسلامیہ نے نسب کو بہت اہمیت دی ہے اور اسے انسانوں کی شرافت اور معاشرتی امن وسکون کے لیے محکم دیوار بنایا ہے، اسی وجہ سے شریعت نے لے پالک کو بھی اس کے اصل باپ کے نام سے پکار نے کا تھکم دیا ہے، تاکہ کہیں بعد از ان اس کا نسب غلط طور پر کسی اور کی طرف منسوب نہ ہوجائے۔ اسی لیے حدیث شریف میں ہے۔ مَن ادَّعَی إِلَی غَیْر أَبِیهِ، وَهُوَ یَعُلَمُ فَالْجَنَّةُ عَلَیْهِ حَرَامٌ، (5) (جس نے اسین باپ کے غیر کی طرف

ہے جس کے
) بیکاروبار
شرصورتوں
ع منظمة
مع الفقه
اسب کے
ارے میں
ر نے میں

پر کے کر
Rental
ماوند کی منی
و دہی نہ ہو
پر ورش میں
ثیوب میں
ب یکے کو جنم
ب میں کسی

خودکومنسوب کیا جبکہ وہ جانتا بھی ہے کہ وہ اس کا باپنہیں ہے پس جنت اس پرحرام ہے)۔ ثبوت ِنسب سے والدین کے حقوق اور اولا د کے تمام حقوق ثابت ہوتے ہیں۔

#### باب يرمرتب مونے والے احكامات:

رضاع، حضانت اور رعایت والدین پر واجب ہے۔ اگر قطعی یقین سے معلوم نہ ہو کہ اس نیچ کے والدین کون ہیں تو اس کی پرورش اور رضاعت اور اس کے اخراجات کے احکامات مختلف فیہ ہوجا ئیں گے۔ اگر جنین کے مصدر کا قطعی اور یقینی علم ہوتو ام بدیلہ کی طرف اس کی نسبت نسب درست نہ ہے۔ مثال کے طور پر اگر شادی کے مصدر کا قطعی اور یقینی علم ہوتو ام بدیلہ کی طرف اس کی نسبت والد کی طرف جائز چھاہ کے بعد بچہ پیدا ہوایا خاوند ابھی نابالغ تھا کہ بچہ پیدا ہوگیا تو ان صور توں میں بچے کی نسبت والد کی طرف جائز ہے کہ نہیں ہے۔ اگر ظاہراً منسوب ہو بھی جائے تو حقیقتاً وہ اس کی طرف منسوب نہ ہوگا اور نہ باپ کے لیے بیجائز ہے کہ اور جود علم کے خود کو اپنے اصل باپ کے علاوہ کسی اور کی طرف منسوب کرے اور نہ بچے کو جائز ہے کہ باوجود علم کے خود کو اپنے اصل باپ کے علاوہ کسی اور کی طرف منسوب کرے۔

اسی طرح وہ خاتون جس کا رحم برائے حمل استعال ہوا ہے جبکہ بیضہ اس کا نہ تھا بلکہ باہر سے بیضہ اور منی دونوں سے فرٹیلائز کر کے اس کے رحم میں ڈالے گئے تو اس رحم والی کے خاوند کی نسبت بھی اس بچے کی طرف درست نہ ہے کیونکہ اس نے اس خاتون کے خاوند سے کچھ بھی جینیگ فنگر پرنٹ حاصل نہ کیا ہے۔ اس لیے اس کی نہ تو اس سے نسبت ثابت ہوگا اور نہ ہی صرف نسب سے ثابت ہونے والا کوئی اور حکم ثابت ہوگا۔ یہاں یہ معاملہ رضاعت سے ختلف ہوجا تا ہے کہ وضاعت ثابت ہونے کی صورت میں رضاعی ماں کے خاوند سے، جس کی صوبت کے اثر سے دودھ جاری ہوا تھا، بھی رضاعت ثابت ہوجاتی ہے اور وہ رضاعی باپ بن جاتا ہے۔ لیکن Mother Surrogate کی صورت میں رخم والی مال کے خاوند سے بچے کا کسی قسم کا تعلق ثابت نہیں کیا جائے گا، خواہ رحم کرایہ پر دینے والی خاتون کے لیے رضاعی مال کے حقوق تسلیم ہی کیوں نہ کر لیے جائیں۔

البتة اگر جنین کے مصدر اور اس کی منی کے مصدر میں شک ہوتو حدیث شریف کے مطابق بچے صاحب فراش کے ذمہ ہوگا اور اس کا نفقہ بھی صاحبِ فراش پر ہوگا الایہ کہ صاحبِ فراش اس کا انکار کردے۔ کیونکہ حدیث شریف میں ہے، "لوَلَ کُ لِلُفُورَاشِ وَلِلُعَاهِرِ الحَجَوُ"(6) (کہ بچے صاحبِ فراش کے لیے ہے اور زانی کے لیے بچھر ہیں)۔

# ام بدیله کی صورت میں حقیقی مال کون ہے؟ اور مصنوعی مال کون ہے؟

شرعی ماں وہ ماں ہے جس کو میراث، نفقہ، حضانت کاحق حاصل ہوگا، اور اب شرعی ماں کسے قرار دیا جائے؟ آیاوہ ماں ہوگی جس نے بیضہ دیا ہے یاوہ ماں ہوگی جس کارتم استعال ہوا، اس نے حمل اٹھا یا اور وضع حمل کی کلیف برداشت کی؟ تو اس صورت میں ایک مال کوجو کہ بیضہ والی ہوگی اسے ہم بائیولوجیکل ماں کہتے ہیں جس کی طرف سے وراثتی مادہ بیچ کو منتقل ہوا ہے۔ دوسری ماں وہ ہے جس کارتم استعال ہوا ہے اور اس کے خون سے بیچ نے نشونما پائی ہے، اور اسی نے اس کوجنم بھی دیا ہے۔ اس مقام پر محتقین کے دوگروہ ہوگئے ہیں۔

#### فريق اول:

پہلافریق بیکہتا ہے کہ رخم والی ہی حقیقی ماں ہے کیونکہ اس نے حمل اٹھایا اور جنم بھی وہی بیچے کو دے رہی ہے اس صورت میں وہ کہتے ہیں کہ بیضہ والی حکماً ماں ہے جیسا کہ رضائی ماں ۔ بیلوگ انجام کے اعتبار ہے دیکھتے ہیں کہ بیجہ جس عورت کے ہاں پیدا ہوگا اسی کی طرف منسوب ہوگا۔ ان لوگوں کے ہاں اگر اس رخم والی کا خاوند اس بیچ کو تبول کرلے یا شہود حاصل ہوجائے تو اس کا نسب بھی اس رخم والی کی خاوند کی طرف ہوگا اور بیلوگ بعد کے تمام احکامات میں حقیقی ماں کا درجہ ہیں۔ ان کی دلیل قاعدہ شرعیہ اور حدیث ہے کہ نسب کا تعلق فر اش شرعی ہے۔ اس کے علاوہ ان لوگوں نے متعدد آیات سے بھی استدلال کیا ہے حدیث ہے کہ نسب کا تعلق فر اش شرعی ہے۔ اس کے علاوہ ان لوگوں نے متعدد آیات سے بھی استدلال کیا ہے جن میں سے ، إِنَّ أُمَّهَا تُهُمُ مُ إِلَّا اللَّلَائِمِي وَ لَلْدُنَهُمُ مَ (7)، (کہ بے شک ان کی ما کمیں وہ ہیں جن نے انہیں جنم دیا ہے)۔

یہاں پراللہ تعالیٰ نے ولادت کے بغیرامومت کی نفی کلمہ حصر کے ساتھ کردی ہے اس اعتبار سے بیآیت قطعی الثبوت اور قطعی الدلالت ہے۔ اسی طرح اگر ہم غور سے دیکھیں تو کلمہ والدہ بھی اسم فاعل ہے جو کہ فعل ولاد ۃ سے نکلا ہے، تو اس کے علاوہ کوئی اور والدہ کیسے ہو سکتی ہے؟ ویسے بھی عربوں کے ہاں نفی کی طریقے سے اثبات کرنا زیادہ قوی طریقہ ہے جیسا کہ کلمہ تو حید میں ہے۔

حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُهًا وَوَضَعَتُهُ كُرُهًا . (8) (اس كى مال نے اسکوتکلیف سے پیٹ میں رکھااور تکلیف ہی سے جنا)

اس آیت سے واضح ہوتا ہے کہ امومت کے لیے کرہ کا ہونا ضروری ہے جبکہ بیصف بیضہ والی کو حاصل

) بچے کے ۔اگر جنین شادی کے لرف جائز ہائز ہے کہ اباپ کے

> ب درست کی نه تواس بر ضاعت

بيضه اورمني

Mother والى

کےاثر سے

بپدھ ہے نکہ حدیث ررزانی کے نہیں ہوتی بلکہ بیصفت صرف رحم والی کوحاصل ہوگی۔

وَالْوَالِـدَاتُ يُـرُضِعُنَ أَوُلَادَهُنَّ حَوُلَيْنِ كَاهِلَيْن (9) ـ (اور ما تَين اپنے بچوں کو پورے دوسال دودھ يلائيں) ـ

بیضہ عطیہ کرنے سے دو دھ نہاتر تا ہے، کیکن وضع حمل کے بعد دو دھ اتر آتا ہے۔ یہ بھی اس بات کا ثبوت ہے کہ حقیقی ماں صاحب رحم ہوگی۔

يَخُلُقُكُمُ فِي بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمُ خَلُقاً مِنُ بَعُدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمَاتٍ ثَلاثٍ. (10)، (وبَى تُم كُوتُهارى ماؤل كَ پيٹ مِيں (پہلے) ايك طرح پر دوسرى طرح تين اندهيروں ميں بنا تا ہے)۔ وَإِذُ أَنْتُمُ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمُ لا تَعُلَمُونَ شَيئاً. (12) - (اور خدابى نے تم كوتمهارى ماؤل وَاللَّهُ أَخُرَ جَكُمُ مِنُ بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمُ لا تَعُلَمُونَ شَيئاً. (12) - (اور خدابى نے تم كوتمهارى ماؤل

وَوَصَّيننا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُناً عَلَى وَهُن (13) (اورہم نے انسان کواس کے مال باپ کے بارے بین تاکیدگی ہے جے اس کی مال تکلیف سہہ کر پیٹ بین اٹھائے رکھتی ہے)۔
لِلرِّ جَالِ نَصِیبٌ مِمَّا تَرَکَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقُّر بُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِیبٌ مِمَّا تَرَکَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقُّر بُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِیبٌ مِمَّا تَرَکَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقُر بُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِیبٌ مِمَّا تَرَکَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقُر بُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِیبٌ مَفُرُ وضًا (14)
الْوَالِدَانِ وَالْأَقُر بُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ کَثُر نَصِیبًا مَفُرُ وضًا (14)
(جومال ماں باپ اوررشت دار چھوڑ مرین تھوڑ اہویا بہت اس بین مردوں کا بھی حصہ ہے اور عورتوں کا بھی ۔ یہ جھے (خداکے ) مقرر کے ہوئے ہیں )۔

یہاں والدان کا صیغہ شنیہ کا ہے، جو کہ حقیقی ماں اور باپ کوظا ہر کرتے ہیں اور تیسری طرف کا اختلاط شلیم نہیں کیا جاسکتا۔

پس جو شخص عورت کا وارث بنتا ہے وہ وہی بچہ جسے اس نے جنم دیا ہوتا ہے اور اس طریقہ سے وہی حقیق والدہ ہوگی نہ کہ بیضہ والی۔

یہ امر بھی دلچیس سے خالی نہیں ہے کہ برطانیہ میں ، باوجوداس کے کہ انہوں نے میڈیکل سائنس میں بہت ترقی کرر کھی ہے ، اور آلات کے ذریعے سے وہ لوگ Biological Mother کا پتا چلانے میں زیادہ مہارت رکھتے ہیں ، بیقانون ہے کہ Surrogate Mother ہی حقیقی ماں ہوتی ہے بیضہ والی کوقانو ناً مال متصور نہیں کیا جاتا۔ (15) اس فریق کے بیددلائل نصوصِ قرآن وحدیث سے ہیں، اس پر انہوں نے اپنے تمام مسائل کی بنیا در کھی ہے۔ ان کے زدیک بچے ولادت کے تعلق سے ہوتا ہے، اور جب وہ مال سے متعلق ہوجا تا ہے تواس کے فراشِ شرعی کے ذریعے سے اس خاتون کے شوہر کی طرف سے منسوب ہوجائے گا، اس طرح سے وہ اس کا شرعی باپ بھی بن جائے گا۔ اس کی نسبت سے ساری وراثت، نفقات، حضانت، اصول وفروع کی حلت وحرمت کے اصول وغیرہ مرتب ہول گے۔

حقیقت یہ ہے کہ اس فریق کا استدلال غیر موضع پر ہے، ان آیات اور احادیث کا تعلق اس صور تحال سے بنا ہی نہیں کیونکہ یہ آیات اس فطری اور قدرتی عمل کی نشاندہی کرتی ہیں جس کا مشاہدہ آ دم علیہ السلام سے آئ تک کہ ہم بالعوم دیکھتے چلے آر ہے ہیں کہ بچہ بالعموم اپنی مال کے پیٹ سے ہی پیدا ہوتا ہے۔ یہ آیات اس کی نشاندہی کرتی ہیں اور جب قر آن نازل ہوا تو مال کی یہی کیفتم تھی۔ بلکہ صرف اسلام ہی نہیں بلکہ تمام ادیان میں اس کو مال تصور کیا جا تا تھا۔ ہمارے زیر بحث جوموضوع ہے وہ بالکل جدید موضوع ہے اس کا تعلق ان آیات سے ثابت کرنا کسی طور پر بھی درست نہیں ہے، کیونکہ ہر بچے کا اپنی مال سے دوتعلق ہوتے ہیں:

پہالتعلق: کوین ووراثت کا تعلق،جس کی اصل بیضہ ہے۔

دوسراتعلق: ولادة اور حضانت كاتعلق ہے، اس كى اصل رحم ہے، جس كے ساتھ شرعاً اور طبعاً مولود منسلك ہوتا ہے۔ (16)

ان آیات میں جنم دینے سے مراد بچے کوجنم دینانہیں بلکہ بیضہ کوجنم دینا ہے کیونکہ وہ مصدرِ اصلی ہے تواس صورت میں مدیضہ سے بیضہ کے پیدا ہونے سے اس کو ماں کہلانے کا استحقاق پیدا ہوجا تا ہے، اسی وجہ سے اس کو ماں قرار دیا جا تا ہے۔ اس لیے ان لوگوں کا استدلال درست نہیں ہے۔

إِنُ أُمَّهَاتُهُمُ إِلَّا اللَّائِي وَلَدُنَهُمُ ،(17)اس آیت سے بطریقِ حصر جنم دینے والی کے علاوہ امومت کا انکار کرنے کی کوشش کرنا بھی اس لیے غلط ہے کہ یہ آیت ظہار کے بارے میں نازل ہوئی ہے کہ بیوی کو ماں کہنا غلط ہے۔ یہ ایک مخصوص واقعہ کے پس منظر میں نازل ہوئی ہے اس لیے اس کا اطلاق اس موضوع پر جائز نہ ہے۔ نیز اگراس کا اطلاق یہاں کیا جائے تو پھر رضاعی ماں کا حکم بھی ختم ہوجائے گا،اسی طرح سے ایک جگہ پرازواج نجی اللہ کے وکھی امت کی مائیں قرار دیا گیا ہے۔ النّبی اُو اُنی بِالْمُؤُمِنِينَ مِن أَنْفُسِهِمُ وَ أَذُو اَجُهُ أُمَّهَا تُهُمُ (18)

حقيقت بيب كديدايك جديد قضيه باوراس يرآيت ظهاركاانطباق كرنا تحميل للنص ما لا

ے دوسال

ن كا ثبوت

، م کوتمهاری

. بارى ما ؤن

) کے مال

تلاط شليم

ے وہی حقیقی

) بہت ترقی کھتے ہیں،

(15)

يحتمل بخگا۔

اس کے جواب میں مذکورہ فریق ہے کہ سکتا ہے کہ شرعی قاعدہ ہے، ان العبر بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، کہ جم یہاں عموم کا خیال رکھیں گے خصوص کا نہیں ۔ جبکہ اس آیت کی تخصیص تو آیت رضاعت میں خود فر مادی گئی ہے اس وجہ سے اس کواس طرح سے عموم میں نہیں رکھا جاسکتا۔ (19)

دوسرافریق:

ان کے ہال نہی اور حقیقی ماں تو وہی ہے جس نے بیضہ دیا ہے، اس کا حیثیک کوڑ بیج نے ورثے میں پایا ہے، اس کی خصوصیات بیچ میں ظاہر ہوں گی۔ رحم متاجرہ والی حقیقی ماں نہ بلکہ رضاعت اس وجہ سے لگایا جائے گا کہ بیضہ کا تعلق رضاعت اس وجہ سے لگایا جائے گا کہ بیضہ کا تعلق رضاعت اس وجہ سے لگایا جائے گا کہ بیضہ پہلے ہی رحم سے باہر فرٹیلائز ہو چکاتھا، جنین بن چکاتھا جبکہ صاحب منی اور صاحبہ بیضہ کے در میان نکاح شرعی موجود تھا تو یہ بیچہ اس باپ اور ماں کی طرف نسباً منسوب ہوگا۔ رحم والی ماں نو ماہ تک اسے غذا فراہم کرتی ہے اور رضاعی ماں اسے دو سال تک دو دھ مہیا کرتی ہے۔ یہاں غذا کی وجہ سے نمو ہوتی ہے، ولا دت ہوتی ہے، اس لیے اس پراحکام رضاعت ثابت ہوں گے۔ اس کی مثال نیج اور زمین کی ہے۔ جب نیج زمین میں ڈالا جاتا ہے تو اس پر نیج کے اثر سے۔ اگر نیج کیموں کا ہوگا تو درخت بھی لیموں کا ہی پیدا ہوگا، خواہ زمین کوئی سی بھی استعال کر لی جائے۔

اگرکل کلال مصنوعی رحم (20) تیار کرلیاجا تا ہے، یا طب اتنی ترقی کر جائے کہ انسانی جنین کو بندریا وغیرہ کے رحم میں پرورش کیا جائے تو اس صورت میں آیاوہ بچہ اس ٹیسٹ ٹیوب یا بندریا کی طرف منسوب ہوگا؟ نہیں ہرگز نہیں، بلکہ وہ صاحبہ بیضہ کی طرف ہی منسوب ہوگا۔

## رضاعت اورام بدیله میں اشتراک وافتراق:

دونوں صورتوں میں بیچ کے نسب میں اشتراک نہیں ہوتا۔ اس کا حینیئک فنگر پرنٹ اپنے والد (جس سے کرم م نی حاصل ہواتھا) اور اپنی ماں (جس سے بیضہ لیا گیاتھا) سے ہی مرکب ہوتا ہے، اس میں نہ تو رضاعی ماں کی طرف سے اشتراک ہوتا ہے، اس طرح سے کی طرف سے اشتراک ہوتا ہے، اس طرح سے اختلاطِ نسب کا خطرہ جو کہ شریعتِ اسلامی کا مطمع نظر ہے نہیں ہوتا۔ (21)

دونوں صورتوں میں تغذیہ (غذا عاصل کرنا) ثابت ہوتا ہے۔ رضاعت میں ماں کے دودھ سے غذا عاصل کرتا ہے اورجم میں ماں کے خون سے غذا عاصل کرتا ہے۔ اورجیبا کہ حدیث میں واضح ہے: لا رَضَاعَةَ إِلَّا مَا فَي الْمَهُدِ، وَإِلَّا مَا أَنْبَتَ اللَّهُمَ وَالدَّمَ . (22) (رضاعت گود کے سوانہیں ہے، اور یہ کہ اس سے گوشت اور خون پیدا ہو)۔ واضح رہے کہ رضاعت ، تغذیہ سے ثابت ہوتی ہے جس میں گوشت اور ہڈیاں بنیں۔ اور بیمل رحم میں خون کی صورت میں بدرجہ اولی ہور ہا ہوتا ہے، اور یہ قیاسِ اولی کی قبیل سے ہے۔

دونوں صورتوں میں موادِ غذائی نگی صورت اختیار کرتا ہے، (گوشت،خون اور ہڈیاں وغیرہ) اوراس صورت میں بھی دودھ کی نسبت خون کو زیادہ اہمیت حاصل ہے کہ اس صورت میں خون ہڈیوں اورخون کو عدم سے وجود میں لانے کا باعث بنتا ہے جبکہ دودھ پہلے سے موجود اعضاء کی نشونما میں بی مدد بتا ہے۔ دودھ بھی خون سے بی وجود میں آتا ہے، اس طرح سے خون کا تغذیبہ زیادہ اولی طریقہ سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ بغیر سیکنڈری پر اسس کے بچے کو دستیاب ہوجا تا ہے۔

نفسیاتی اور محبت کاربط بھی رحم کی صورت میں بچے سے زیادہ ہوتا ہے، بنسبت رضاعت کے۔ کیونکہ ام بریلہ نے حمل کی تکلیف اور مشقت اور وضع حمل کی تکلیف کو بھی اٹھایا ہے. حَمَلَتُهُ أُمَّهُ وَهُناً عَلَى وَهُنِ (23) مرضعہ کے حقوق اور Surrogate Mother کے حقوق میں مشابہت وفرق:

فطری طور پر عمل تولید کرم منی اور بیضہ کے ملنے سے شروع ہوتا ہے، اور بیٹل جنسی عمل کے ذریعے فطری طور پر ہوتا ہے۔ اس طرح سے 23 – 23 کروموسومز والے بیپلا ئیڈ سیلز (24) سے ایک ڈیلائیڈ 64 کوروموسومز والا بیل وجود میں آتا ہے جو کہ زائیگوٹ (26) کہلاتا ہے، اور یہی بیل پورے جنیاتی فنگر پرنٹ پر مشتمل ہوتا ہے، یہاں پروراثتی ما دے کا انتقال تمام ہو چکا ہوتا ہے اور اب اس میں اختلا طِنسب کا خطرہ ختم ہو چکا ہوتا ہے۔ یہی بیل بار بارتقسیم کے عمل سے گزر کر بالاخرر حم میں انسانی شکل اختیار کرکے بالآخر ولا دت کے ذریعے سے اس دنیا میں وجود یذریہ وہوتا ہے۔

## يح كوالدين سي تعلق كي نوعيت واقسام:

ہر بچے کا اپنے باپ سے تکوین دوراثت کا تعلق ہوتا ہے۔ باپ سے بیعلق بذریعہ کرمِ نی قائم ہوتا ہے۔ ماں سے پیعلق دوشم کا ہوتا ہے: ں السبب ، دی گئی ہے

ثے میں پایا اگرچہاس ہ گا کہ بیضہ بی موجودتھا مضاعی ماں ں پراحکامِ

> ندر یا وغیره هنهیس هرگز

خواه زمین

الد (جس ضاعی ماں طرح سے اول: تکوین ووراثت کاتعلق، جو که بیضه سے قائم ہوتا ہے۔

دوم: تعلقِ حمل، ولا دت اور حضانت \_ اور پیعلق بذر لیدر حم قائم ہوتا ہے۔

اس طرح سے ہر لحاظ سے بچکا اپنے والد سے تعلق تو کرمِ نی کے آنے سے ہی مکمل ہوجا تا ہے اور اس لیے شریعت میں بچکو باپ کی طرف نسبت کی جاتی ہے ، اسی لیے شریعت نے اصولِ فراش قائم کیا ہے ، ف الولد للفو اش و للعاهر الحجر (27) (کہ بچے صاحبِ فراش کے لیے ہے اور زانی کے لیے سزائے سنگسار ہے )۔

اگر بیضہ یارتم میں سے ایک ایک طرف سے ہواور ایک باہر سے ہوتو ماں کا تعلق آ دھا ہوجا تا ہے۔ بیضہ والی کا تعلق تکوین ووراثت کا قائم رہتا ہے، لیکن رخم والی کا تعلق حمل ، حضانت اور ولادت کا قائم ہوجا تا ہے۔ یہ فطری اصولوں کے خلاف ہے۔ لیکن جب رخم کرایہ پر لے کر ایک فرٹیلائز ڈایگ اس میں رکھ دیا جائے تو یہ صور تحال پیدا ہوجاتی ہے۔

## ماں سے تعلق کی کمزوری اور قانونی واخلاقی نزاع:

اگردونوں قسم کے تعلق قائم ہوں تو وہ طبعًا، واقعتاً اور شرعاً ماں ہے، کیکن اگر ایک قسم کا تعلق قائم ہواور دوسری قسم کا تعلق فائم ہوں تو وہ طبعًا، واقعتاً کی وجہ سے امریکہ میں قانونی دوسری قسم کا تعلق نہ ہوتو یہی صورت محلِ نزاع ہوتی ہے۔ اس طرح کے واقعات کی وجہ سے امریکہ میں قانونی پیچید گیاں پیدا ہوتی رہتی ہیں اور بعض اوقات ام بدیلہ پیدائش کے بعد بچے بیضہ والی ماں کو دینے سے انکار کر دیتی ہے۔۔ (28). (29)

#### الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْأِنْسَانَ مِنُ سُلالَةٍ مِنُ طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطُفَةً فِي قَرَادٍ مَكِينٍ . (30) (اور جم نے انسان کومٹی کے خلاصے سے پیدا کیا ہے?۔ پھراس کواس کومضبوط (اور محفوظ) جگہ میں نطفہ بنا کر رکھا۔)

اس فرمان کے مطابق نطفہ انسانی محترم ہے، اور یہاں جوقر ارِ مکین قرار دی گئی ہے وہ جگہ رحم مادر ہے، جو کہ فطری حالات میں واقعتاً صحیح ہے۔ اس طرح سے جہاں نطفہ محترم ہے وہاں ماں کا پیٹ بھی مکرم قرار پایا، چنا نچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے۔

وَاللَّهُ أَخُرَجَكُمُ مِنُ بُـطُونِ أُمَّهَاتِكُمُ لا تَعُلَمُونَ شَيْئاً وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمُعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ لَعَلَّكُمُ تَشُكُرُونَ.(31)

ہے اور اسی

(اورخداہی نے تم کوتمہاری ماؤں کے شکم سے پیدا کیا کہتم کیجٹہیں جانتے تھے۔اوراس نے تم کوکان اورانکھیں اور دل (اورا نکے علاوہ اور )اعضا بخشے تا کہتم شکر کرو)

اور بنصِ قرآنی ماں وہی ہے جوجنم دیت ہے اور تکلیبِ حمل اور وضع حمل برداشت کرتی ہے۔ إِنُ أُمَّهَاتُهُمُ إِلَّا اللَّائِي وَلَدُنَهُمُ (32) (ان کی ما ئیں تو وہی ہیں جن کیطن سے وہ پیدا ہوئے ہیں). حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُناً عَلَى وَهُنِ (33)۔ (اس کی ماں تکلیف پر تکلیف سہہ کر پیٹ میں اٹھائے رکھتی ہے)۔

ان آیات میں جہاں ماں کا ذکر آتا ہے یہ ماں شری ہے، جو کہ فطری تولید کے عمل میں ہوتی ہے اوراسی طرح باپ شری مراد ہے۔ اور یہ تعلق اور رشتہ فراشِ شری سے حاصل ہو جاتا ہے اور اس فراشِ شری میں اختلاط شریعت کو کسی صورت میں قبول نہیں ہے اسی وجہ سے زانی کے لیے سز امقرر کی گئی ہے۔

اس کےعلاوہ فقہی قاعدہ فتو کی کے بارے میں بیہے:

'' مفتی کا فتو کی ، اگر لازمی نہ ہوتو ، حکم عام ہے جس کا تعلق مستفتی اور اس کے علاوہ دوسروں سے بھی ہو، پس مفتی عمومی اور کلی حکم دیتا ہے بیہ کہ جوالیہا کرے اس پر بیٹکم لا گو ہوگا۔ اور جو بیہ کہے گا اس پر بیدلا گو ہوگا۔ بخلا ف قاضی کے کہ اس کا حکم کسی خاص جزئی پر ہوتا اور شخصِ معین پر ہوتا ہے ، اس کے علاوہ دوسروں پر وہ فیصلہ لاگو نہ ہوگا''۔ (34)

یہ بھی فقہی قاعدہ ہے کہ جہاں حاجت اور ضرورت ہوتو وہاں پر عام فتو کی نہ دیا جائے گا، بلکہ جوفتو کی طلب کرے اس کے خاص حالات کے مطابق اسے فتو کی دیا جائے گا۔اوراس فتو کی میں بھی شریعت کی حدود وقیود کا خیال رکھا جائے گا اور شریعت جہاں تک اجازت دے گی وہاں تک ہی رعایت دی جائے گی ہوائے حالتِ اضطرار کے۔ حفاظتِ نسب کو ضروریاتِ شرعیہ میں شار کیا جاتا ہے، جو کہ تعداد میں پانچ ہیں (35) اور یہ مقصد بھی حاصل ہوسکتا ہے کہ جب بیضہ انسانی نکاحِ شرعی اور فراشِ شرعی کے ساتھ فرٹیلائز ہواوراس میں کسی فتم کی آمیزش شامل نہ ہو۔اسی کے تحفظ کے لیے شریعت نے زنا کو حرام قرار دیا ،اس پر حدر کھی ، قذف کی حدقائم کی اور ان تمام ذرائع کو بند کر دیا جو اس میں مبتلا کرنے والے تھے۔

#### اصل والدين کون ہوں گے؟

ابسوال یہ پیدا ہوگا کہ پیدا ہونے والے بچے کی اصل ماں کون ہوگی بیضہ والی خاتون؟ یا جس خاتون کا رحم استعال ہوا؟ اور اصل باپ کون ہوگا؟ منی والا شخص؟ جس خاتون کا رحم استعال ہوا اس کا شوہر؟ ماں باپ کے

-الولـد ہے)-ہے-بیضہ ہ-بیفطری

> قائم ہواور میں قانونی کارکردیت

رتحال ييدا

درہے،جو یایا، چنانچہ حقوق کس کوحاصل ہوں گے؟ وراثت اور ولایت کے حقد ارکون ہوں گے؟ اپنی اکثر صورتوں میں بیامر ناجائز ہونے کے باوجو داگر بیامر پیش آ جائے تو اس کا فیصلہ کیسے ہوگا؟

## يها قتم:ام بعيده:

یہاں کئی نوعیت کی ماؤں نے اپنے رحم کراریہ کے لیے پیش کئے۔ پہلی قسم کی وہ خواتین ہیں جنہوں نے بغیر کسی رشتہ داری اور تعلق کے صرف مالی مفادات کے لیے ام بدیلہ کا کر دارا داکرنے کی حامی بھری۔ دوسری قسم: ام قریبہ:

امِ قریبہ ماں کی ماں یا دادی، ماں کی بہن وغیرہ قریبی رشتہ دار ہیں کہ جب اصل ماں (بیضہ والی) کی ماں، دادی یا بہن وغیرہ اپنارتم اپنی عزیزہ کے بچے کی پرورش کے لیے حوالے کر دیں، اس میں امِ بدیلہ کوکسی قتم کے نققات ندد سے جاتے ہیں۔

## خون سے پرورش پانے پررضاعت کا حکم کس طرح لگانا جائزہے؟

دوسال سے قبل جس صورت میں بھی بیچ کے لیے تغذیه ہووہ رضاعت کی صف میں آئے گابشر طیکہ وہ مال کے جسم کی رطوبات سے تغذیه ہو۔ یہی قرار دار بالا تفاق المجمع الفقہی الاسلامی نے اجماع کے ساتھ پاس کی تھی۔(36)

رحم کا تغذیداس اعتبار سے زیادہ کامل ہے کیونکہ اس سے تمام ٹشوز اور سینز بنتے ہیں، ہڈیاں اور گوشت بھی اس سے ہی بنتا ہے جبکہ باہر دودھ کی وجہ سے ہونے والا تغذیباس سے کم تر درجے کا ہے کہ بیاضافی حجم میں اضافہ کا باعث بنتا ہے، جبکہ تخلیقی عمل پہلے ہی کممل ہو چکا ہوتا ہے۔اس لیےاسے رضاعت کا درجہ از تسم قیاسِ اولی دیاجائے گا۔

#### نفقات:

امِ بدیلہ کا نفقہ دورانِ حمل: ڈاکٹریوسف قرضاوی صاحب کی رائے (37) کے مطابق رحم والی امِ بدیلہ کا نفقہ بچے کے جنین کوفر ٹیلائز کرنے والے باپ کی طرف ہے یا اس کے ولی کے ذمہ ہے۔ کیونکہ اس کے خون سے اس کا غذا حاصل کرنا تو معتبر ہے، اور بینفقہ حمل اور نفاس کی ساری مدت تک جاری رہے گا۔ ان کا استدلال قرآن پاک کی آیت وَ إِنْ کُنَ أُولَاتِ حَمُلٍ فَا تُوهُنَّ حَمَّلَهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعُنَ لَکُمُ فَا تُوهُنَّ وَ کَا اَسْدِ اللَّهُ وَ اَللَّهُ وَ اَللَّهُ وَ اَللَّهُ وَ اَللَّهُ وَ اِللَّهُ وَ اِللَّهُ وَ اِللَّهُ وَ کِسُوتُ اُولَا قِ مِنْ بالْمَعُرُوفِ. (38)

مائز ہونے

تواس بحث سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ:

- 1. تمام احکام رضاعت اوراس کے تمام آثارام بدیلہ پر ثابت ہوتے ہیں بطریقِ قیاسِ اولیٰ، کیونکہ یہ رضاعت سے بڑھ کرہے۔
- .2 انکویٹینگ مدر (ام بدیلہ) کا خاوند رضاعی باپ نہیں کہلائے گا کیونکہ رضاعت میں دودھ میں اس کے خاوند کا حصہ ہوتا ہے۔ خاوند کا حصہ ہوتا ہے جبکہ تاجیر رحم کے اس عمل میں اس کے خاوند کا حصہ خون میں شامل نہ ہوتا ہے۔
- 3. بہتریہ ہے کہام بدیلہ اس بچے کو دودھ بھی پلائے کیونکہ اس کے بیتانوں میں پیدا ہونے والا دودھ اس خاتون کوطبی اور نفسیاتی طور پر نقصان دے سکتا ہے اس طرح سے ام بدیلہ کے خاوند کے حقوق وفرائض بھی بچے سے مختق ہوجا ئیں گے۔
- 4. اس صورت میں جوام بدیلہ بنے گی اس کے لیے حقوق رضاعی ماں سے بڑھ کر ہوں گے وہ اگر حاجت مند ہوتواس کو نفقات اس بچے سے دلائے جائیں گے۔ (40)

## كياام مستاجره پرحدِ زنا هوگى؟

جس طرح زنا سے نسب ثابت نہیں ہوتا اسی طرح سے ام بدیلہ بننے سے بھی نسب ثابت نہیں ہوتا۔ جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے کہ ایک مختلف فیہ صورت کے سواتمام ام بدیلہ بننے کی صورتیں بالا تفاق حرام ہیں، تو سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ آیا اس صورت میں جبکہ وہ خاتون کسی اور کے بچے کوجنم دیتی ہے تو کیا مستوجبِ حدِ زنا ہوگی؟

## زنااورزرع لقيحه مين فرق:

یہاں زنااور زرع لقیحہ میں فرق کومدِ نظر رکھناضروری ہے کہ زنامیں اتصالِ جنسی ہوتا ہے جبکہ جنین کے رخم میں ڈالنے میں اتصالِ جنسی نہیں ہوتا ہے بلکہ بیمل بالعموم عمل جراحت سے ہوتا ہے۔ اس وجہ سے زنا کی حد بھی نہ لگے گی اور باو جود گناہ کبیرہ ہونے کے بیامرزنا کے زمرے میں نہ آئے گا۔ البتہ اس پر مناسب تعزیر لگائی جاسکتی ہے۔ انجام کے اعتبار سے اگر ہم دیکھیں تو مشاہرزنا ضرور ہے کیونکہ دونوں صورتوں میں عورت اپنے خاوند کے نیچ کے علاوہ کسی اور کے بیچ کوجنم دے رہی ہے بلکہ ام بدیلہ بننے میں تو خود اس بیچے سے اس کا اپنا تعلق بھی کامل ثابت نہیں ہوتا۔

زیادہ بہتر اور سائنسی رائے بیہ ہے کہ اگر منی کواس عورت کے رحم میں داخل کر کے اسی کے بیضہ کوفرشیلائز کیا

بانے بغیر

ہوالی) کی سی شم کے

بشرطیکهوه ه ماس کی

ے ن'رن راضافہ کا

ن کے اس آن پاک فَآتُوهُنَّ

مَوُ لُودٍ لَهُ

ام بدیله کا

گیا تواختلاطِنب ہوگا،کین اگر باہرٹمیٹ ٹیوب میں منی اور بیضہ کوفر ٹیلائز کر کے اسے رحم میں داخل کیا گیا تواختلاطِ نسب نہ ہوگا کیونکہ فرٹیلائزیشن کے نتیجہ میں پیدا ہونے والے زائیگوٹ یا جنین کا جینیاتی کوڈمکمل ہو چکا ہوتا ہے اس میں اب باہر سے کسی قتم کے وراثتی مادے کے اختلاط کا امکان نہیں ہوتا۔ تو اس صورت میں (ام بدیلہ بننے میں) نسب کا اختلاط نہیں ہوتا اس وجہ سے زنا کا کوئی حکم اس میں نہ گلےگا۔

ہم اس امر کورضاعت پر قیاس کرتے ہیں، ضاعت میں خاتون دودھ پلاکراس کے جسم کی نشونما تو کرسکتی ہے۔ لیکن اس کو وراثتی خصوصیات منتقل نہ کرسکتی ہے، اسی طرح ام بدیلہ بھی اس کورتم میں رکھ کرائکو بیٹر کا کر دار اداکر سکتی ہے۔ اس کو سے اور اس کو اپنے خون سے غذا فر اہم کرسکتی ہے۔ لیکن اس کو کسی قتم کا وراثتی مواد منتقل نہ کرسکتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کو زنا پر قیاس کرنا قیاس مع الفارق ہے۔

جدید جینیک ٹیسٹ بھی اس بات کو ثابت کر چکے ہیں کہ مرد کے خلیہ منی میں 23 کروموسومز ہوتے ہیں اور اس طرح عورت کے بیفہ میں بھی 23 کروموسومز ہوتے ہیں جبٹسٹ ٹیوب میں انہیں فرٹیلائز کیا گیا تو یہ دونوں ہیپلا کیڈ سیلز مل کرایک ڈیلا ئیڈ سیل بنتا ہے جو کہ زائیگوٹ کہلاتا ہے اور اس میں 46 کروموسومز ہوتے ہیں، دونوں ہیپلا کیڈ سیلز میں 24 کروموسومز ہیں، جب ام بدیلہ کے رحم میں داخل کیا جاتا ہے تو اس اب اس زائیگوٹ کوجس میں 23 کوجس میں ہوتا بلکہ سی بھی جینیئک ٹمیٹ میں اگر ثابت کرنے کی کوشش کی جائے میں کسی ایک بھی کروموسوم کا اضا فرنہیں ہوتا بلکہ سی بھی جینیئک ٹمیٹ میں اگر ثابت کرنے کی کوشش کی جائے گی تو ام بدیلہ کا اس بچے کے ساتھ کسی قتم کا تعلق ثابت نہ ہو سکے گا کیونکہ وراثتی ما دہ رحم میں منتقل ہونے سے گی تو ام بدیلہ کا اس بچے کے ساتھ کسی قتم کا تعلق ثابت نہ ہو سکے گا کیونکہ وراثتی ما دہ رحم میں منتقل ہونے سے کہا ہو چکا تھا۔ (41)

لیکن اس سب کے باوجود رخم فرج کے تابع ہونے کے باعث اور فرج کی حرمت کے باعث رخم کی حرمت بھی طے شدہ ہے اور اس سے صرف نظر نہیں کیا جاسکتا۔

## تجزيهآ راء:

محقق کے خیال میں سون کے رخم کو حالتِ نکاح میں بطور حاضہ استعال کرنا جائز ہونا چاہئے کیونکہ اس میں مطلقاً نسب میں کسی تم کی آمیزش ازروئے جدید طبی تحقیقات ممکن نہ ہے جبیبا کہ مجمع الفقھی الإسلامی محقہ المسمد ملک منہ کا فیصلہ ذکر کیا جاچکا ہے۔ لیکن کسی تیسری خاتون سے رخم کوکرا میہ پر یا عطیةً حاصل کرنا، متفقہ طور پر حرام ہے۔ حرمتِ نسب کی وجہ سے اختلاط جنین کے کروموسومز میں خواہ وہ کسی بھی شکل میں ہو، بنیادی شرعی قواعد کے خلاف ہے، اس لیے اس کے بارے میں کوئی تعزیری سزا تجویز کی جاسکتی ہے، لیکن اسے زنا متصور نہیں کیا جائے گا

باتواختلاطِ وتاہےاں بننے میں)

> ما تو کرسکتی را دا کرسکتی ہے کہاس

> ہوئے ہیں میا گیا تو یہ وقع ہیں، ہے تو اس کی جائے

> > وث رحم کی

کیونکہ اس

د سلامی متفقه طور پر فواعد کے

بيا جائے گا

اگر چراپنے مفاسد کے اعتبار سے بیاس سے کم بھی نہیں ہے۔ چونکہ ام بدیلہ یا ام حاضنہ کی صورت میں چونکہ ایک پہلے سے فرٹیلائز ہو چکا ہوتا ہے اور فرٹیلائز یشن کے ساتھ ہی اس کا جینیا تی وراثتی کوڈ کمل ہوجا تا ہے خواہ بیا کیسیل پر ہی کیوں نہ شتمل ہو۔ اس لیے اس چیز پر اس کی حرمت کی بنیا در کھنا کہ اختلاطِ نسب کا خطرہ ہالکل غلط ہے۔ اس میں کسی قتم کا اختلاطِ نسب نہیں ہے۔ اطباء کے ہاں جو اختلاط کا خطرہ بیان کیا جاتا ہے کہ ام حاضنہ کے رحم میں ایک اس کے اپنے بیضنہ کے ذریعے سے اس کے اپنے بیضنہ کے ذریعے سے اس کے شوہر کی ہمبستری کی وجہ سے ایک اور حمل شروع ہوسکتا ہے جس سے دو الگ الگ جینیا تی کوڈر کھنے والے جڑواں بچے پیدا ہو سکتے ہیں اور بعد از ال موجب نزاع ہو سکتے ہیں۔ اوّل تو ایک صور تحال بہت نا در ہے، ثانیا ، اگر ایسا ہو بھی جائے تو جدید آلات کے ذریعے دونوں بچوں کی الصور تحال کو دریا فت کیا جاسکتا ہے۔ ہاں البتہ اسے قیاسِ اولی کی قبیل سے لیتے ہوئے رضاعت پر اسے بدرجہ اولی قیاس کیا جاسکتا ہے۔

البت انجام کے اعتبار سے بہر حال یکمل حرام ہی رہے گاکیونکہ یکمل اپنے انجام کے اعتبار سے شہر زناکی ایک صورت بنتا ہے، کہ جس میں ایک خاتون کسی اجنبی مردکی منی سے فرٹیلائز ہونے والا ایگ، (بلکہ ایگ بھی کسی تیسری طرف سے آیا ہو) سے حاملہ ہوجاتی ہے جس سے معاشر سے میں عزت وعفت کے معاملات سوالیہ نشان بن جائیں۔ بعض اعتبار سے عام زنا کے انجام سے بھی یکمل زیادہ فتیجے محسوس ہوتا ہے کیونکہ زنا میں 64 میں سے 32 کر وموسومز غیر شری طریقہ سے مال کے پیٹ میں آتے ہیں جبکہ اس صورت میں پورے 64 کر وموسومز ہی پیٹ میں داخل ہور ہے ہیں۔ البتہ اسے شریاً زنا تصور نہ کیا جائے گاکیونکہ بیہ آغاز کے اعتبار سے زناکا مسکنہ ہیں ہے جس شہر زناہونے کی وجہ سے اس ہر حدجاری کرنے کا فیصلہ نہ کیا جائے گا۔ لیکن شہر زناہونے کی وجہ سے اسے ہم ایسے چھوٹ بھی نہیں سے بہر اس کے اس پر تعزیر کا فیصلہ بجاطور پر کیا ہے۔ اس کے علاوہ انسانی حرمت داؤ پر گئے کی وجہ سے اور رحم کی خرید وفر وخت کا سوال ، دنیا کی ڈیموٹر اور نہیں دیا جا سکتا اس لیے اس خطرہ وغیر ہم ایسے مسائل ہیں کہ ان کے باعث اس عمل کو کسی صورت میں بھی جائز قرار نہیں دیا جا سکتا اس لیے اس کے بارے میں جمائی ہی ہوگا۔

جب ہم فقہی قواعد کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں حرام دوسم کے ملتے ہیں، (1) حسو ام لعینه اور (2) حوام لغیرہ

حوام لذاته: اوروه جيے شارع نے ابتداء سے اور اصالةً حرام كيا ہوجيسا كمشراب، زنا، جوا، خون بينا۔

حوام لغیرہ: ایساامر جواپنی اصل کے اعتبار سے تو جائز ہولیکن اس کے ساتھ ایک اورامر ملا ہوا ہو جوکسی مفسدہ کا باعث ہویا تکلیف کا باعث ہوتو وہ بھی حرام ہوجائے گا۔ (42)

محرم لغیرہ کی مثالوں میں روزہ رکھنا جو کہا پنی مشروعیت میں حلال ہے، کیکن عید کے دن حرام ہے۔ اسی طرح غصب شدہ کیڑے میں نماز پڑھنا، مغضوب مال میں سے زکو ۃ ادی کرناسب اصل میں مشروع ہیں لیکن انہیں حرام کیا جاتا ہے۔

اس قاعدہ کوذہن میں رکھتے ہوئے یہ چیز واضح ہوجاتی ہے کہ ام حاضہ کارتم استعال کرنا محرم لعیہ نہیں ہے، کیونکہ موجبِ اختلاطِ نسب نہیں ہے، کیونکہ بیرموجبِ مفاسید شرعیہ، مفاسید معاشرہ اور مفاسید صحت پر بینی ایک عمل ہے جے اپنے سے کم ترفا کدہ کے لیے کسی صورت میں بھی اختیا نہیں کیا جا سکتا۔ البتہ محرم لغیرہ قرار دینے سے مستقبل میں اس کی کوئی ایسی صورت وجود میں آجائے کہ جس میں اس قتم کے مفاسد نہ رہیں تو اس کے مطابق اس وقت کے علاء اس کے جواز کافتو کی دینے کے اہل ہوں گے۔ مثال کے طور پر مصنوعی رتم بنا کر اس کے ذریعے سے بیچ پیدا کرنا اگر ممکن ہوجائے تو اس کے بارے میں اس وقت کے فقہاء زیادہ بہتر فتو کی دیے کیا مار سے کرایہ کی ماں کے لیے رضاعت کے احکامات بارجہ اولی ثابت ہوں گے، لیکن اس کے خاوند سے رضاعت کے احکامات ثابت نہیں ہوں گے اور کرایہ کی مان ند بیچ کا احتا کی مان کے بارے میں اس کے خاوند سے رضاعت کے احکامات ثابت نہیں ہوں گے اور کرایہ کی مان کے تم موں گے، اور اگر اس کے بارے میں علم نہ ہوتو پھرصاحبِ فراش ہی جیکا کا ماند بیک کو مان کے نہوتو کی مان کے خاوند سے انکار نہ کردے۔ اس کے انکار کی صورت میں اس کا نسب ولد الزنا کی ماند میں علم نہ ہوتو کی شہر کی ماند دیکر کی ماند میں کی منہ دوتو کی منہ کی والی البتہ خقیقی ماں بیضہ دوالی ہی قرار پائے گی نہ کہ رحم والی۔

والله اعلم بالصواب.

#### مراجع ومصادر

- (1) .http://en.wiktionary.org/wiki/surrogate\_mother
- (2). http://islamset.net/arabic/aioms/injazat2.html مورخه 02-11-2013 بوقت 10:36 PM
- (3) . انٹر نیشنل فقه اکیڈمی جده کر فقهی فیصلر ، ایفا پبلشرز ، نئی دهلی ، 2012 ، ص 103 .
- (4) . رابطه عالم اسلامي كر تحت قائم مجمع الفقهي الاسلامي مكه مكرمه كر فقهي فيصلر،

واهوجونسي

ايفا پبلشرز، نئى دهلى انڈيا، 2012، ص 193.

- (5). البخارى، صحيح البخارى، دار طوق النجاة، الأولى، 1422هـ، 156/5 رقم الحديث 4326
  - (a) . صحيح البخارى، رقم الحديث 2053، 54/3 .
    - (7). المجادلة: 2
    - (8). الاحقاف: 15
    - (9). البقرة: 233
      - (10). الزمر:6
    - (11) . النجم: 32
    - 78: النحل (12)
    - 14: لقمان: 14
    - 7: النساء: 7
- ttp://en.wikipedia.org/wiki/Surrogacy\_laws\_by\_country#United\_States
  11:30 PM
  - (16) . د. بكر أبو زيد عبد الله، فقه النوازل، ص. 50.
    - (17). المجادلة: 2
    - (18). الاحزاب: 6
- (19). أكثر المالكية على أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، كما حكى ذلك القرافى في كتابه "شرح تنقيح الفصول" ص"216"، كما حكى عن الإمام مالك روايتين. والقول بأن العبرة بخصوص السبب
- عن الإمام مالك، هو الذي نقله كثير من الأصوليين، كالآمدي في كتابه "الإحكام": 2"/"219، والإسنودي في كتابه "نهاية السول": 2"/."74
- (القاضى أبو يعلى (المتوفى: 458هـ)، العدة في أصول الفقه، جامعة الملك محمد بن سعود الإسلامية، 1410 هـ 1990 م، هامش 608/2)
- (20). An artificial uterus (or womb) is a theoretical device that would allow for extracorporeal pregnancy or extrauterine fetal incubation (EUFI)

ہے۔اسی

العدينه بين

مح مرافعہ .

. پيرنواس

راس کے

ں گے۔

وت کے

) ما نندېچ

ب ولدالزنا

(1)

(2).

ى 103.

ا یک مصنوعی رحم ایک ایسی نظری آلہ ہے جو کہ ہیرونی حمل یا رحم کے باہر بیچے کی پرورش کویقینی بناتی ہے۔

Bulletti, C.; Palagiano, A.; Pace, C.; Cerni, A.; Borini, A.; De Ziegler, D. (2011). "The artificial womb". Annals of the New York Academy of Sciences: 124-128

(21) . واضح رہے کہ جینینک فنگر پرنٹ کا تعین کرنا ایک طبی معاملہ ہے، اور جدید تحقیقات نے بہت می غلط فہمیوں سے پردہ اٹھایا ہے اور رہ بات پایی ہوت تک پہنچ چکی ہے کہ جینیک فنگر پرنٹ پہلے خلیہ میں (زائیکوٹ) ہی مکمل ہوجا تا ہے اور اس میں موجود 46 کروموسومز (وراثتی مادہ) میں سے 23 باپ کی طرف سے ہوتے ہیں اور 23 ماں کی طرف سے ہوتے ہیں۔ اگر چہ اس دوران بعض جینز کے اندر (جینز کروموسومز پرموجود وراثتی کوڈنگ کے اینٹس کو کہتے ہیں) میڈیشن کی وجہ سے بڑی تبدیلیاں رونما ہوجاتی ہیں جس کے باعث بعض اوقات بچہ ماں اور باپ دونوں سے زیادہ مختلف ہوسکتا ہے، کیان بہر حال جینیک ٹمیٹ سے 99 فیصد درتگی کے ساتھ اس کے والدین کاعلم چلایا جاسکتا ہے، خواہ جینز میں میڈیشن ہوچکی ہویا نہ، زیادہ ہویا کم ۔

- (22) . مالك بن أنس المدنى (المتوفى: 179هـ)، موطأ الإمام مالك، مؤسسة الرسالة، 1412 هـ، 9/2 رقم الحديث 1746
  - (23) . لقمان: 14
- (24) A haploid cell is a cell that contains one complete set of chromosomes.

  Gametes are haploid cells that are produced by meiosis.

http://biology.about.com/od/geneticsglossary/g/haploid\_cell.htm

- (25). A diploid cell is a cell that contains two sets of chromosomes. One set of chromosomes is donated from each parent. http://biology.about.com/od/geneticsglossary/g/diploid\_cell.htm
- (26). A zygote is the initial cell formed when two gamete cells are joined by means of sexual reproduction. http://en.wikipedia.org/wiki/Zygote
- (27). أخرجه البخارى 192/5، في كتاب الحدود، باب للعاهر الحجر، حديث رقم (6318)؛ ومسلم 1080/2. في كتاب الرضاع، باب الولد للفراش و توقى الشبهات، حديث رقم 2645
- سے عربی ترجمة إيمان عكور، الرأى . (28) مل الرحم قابل للتأجير، Magazine Time The سے عربی ترجمة إيمان عكور، الرأى الأردنية، تاريخ 87./1/23 بدعة غريبة في طريقها إلينا، حمدى رزق، جريدة الوطن، العدد 292

(5486)، تاريخ 25 مايو 1990م، ص6؛

- 29). د. محمد على البار، طفل الأنبوب الصناعي، ص 77
  - (30). المؤمنون:12-13
    - 78: النحل (31)
    - 2:32) . المجادلة: 2
    - 14: لقمان
- (34). محمَّد بنُ حسَيْن بن حَسنُ الجيزاني ، معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة، دار ابن الجوزي، 1427 هـ، 505/1
- (35). الضَّرُورِيَّةُ الْخَمُسَةُ، الَّتِي هِيَ حِفُظُ الدِّينِ وَالنَّفُسِ وَالنَّسَبِ وَالْعَقُلِ وَالْمَالِ. پانچ ضروريات يه هيں، (1) حفظ الدين، (2) حفظ النفس (3) حفظ نسب (4) حفظ عقل (5) حفظ مال

محمود بن عبد الرحمن ابن أحمد بن محمد، أبو الثناء، شمس الدين الأصفهاني (المتوفى: 749هـ)، بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب، دار المدنى، السعودية، 1406هـ / 1986م، 402/3

(36). قرار المجمع الفقهى الإسلامي في دورته الحادية عشرة بمكة المكرمة في الفترة من 19 فبراير إلى 26 فبراير 1989م حول الموضوع الخاص بنقل الدم من امرأة إلى طفل دون سن الحولين، هل يأخذ حكم الرضاع المحرم، أو لا؟ .: (الدكتور عبد الوهاب إبراهيم أبو سليمان، فقه الضرورة وتطبيقاته المعاصرة، آفاق وأبعاد، ص 90)

- 3). حصة بنت عبد العزيز السديس، استئجار الأرحام دراسة فقهية مقارنة 2-2، 1432/2/17هـ
  - (38). الطلاق 6
  - (39). البقرة 233
  - (40). المسائل الطبية المستجدة، 317–319
- (41) . http://:en.wikipedia.org/wiki/Human\_genetic\_variation
- (42). محمد حبش ، شرح المعتمد في أصول الفقه ، مع مقدمة: للدكتور محمد الزحيلي، 78/1

Bulletti

(2011).

124-128

ہمیوں سے

ہےاوراس

وتے ہیں۔

بہ سے بڑی

عال حبیندیک الم

1412

(24)

http://b

(25).

(26).

1080/2

ر، الرأى لن، العدد