# مولا ناحسین علی الوافی کے اصولِ نظم قر آن (ایک تجزیاتی مطالعہ)

سيفالله\* منيراحر\*\*

قر آن کریم فصیح الفاظ،عمدہ معانی، بہترین نظم و تالیف اور حسن مضامین کی وجہ سے مجز کلام ہے۔ مختلف اغراض و مقاصد اور متنوع مفاہیم پر مشتمل ہونے کے باوجود قر آنی آیات اور سور توں کے درمیان کامل ربط و مناسبت موجود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مفسرین کی قابل ذکر تعداد قر آن کریم میں نظم و مناسبت کی قائل ہے۔اوراس موضوع سے والہانہ لگا وُرکھتی ہے۔

زیرنظر مضمون برصغیر پاک و ہندگی ایک کم معروف شخصیت مولا ناحسین علی الوائی کے تصورنظم پر مشتمل ہے۔ مولا نا حسین علی الوائی کا تعلق پنجاب کے ضلع میاں والی کے ایک قصبے '' وال بھچر ال'' سے تھا آپ علم قرآن میں تین واسطوں، مولا نا مظہر نا نوتو گی ۱۳۵۳ھ، مولا نا شاہ محمد التحق " ۲۲ ۲۱ھ اور شاہ عبدالعزیز محمد شد دہلوی ۱۲۳۹ھ سے امام شاہ ولی اللّٰہ کے شاگر دہیں۔ (۱)

علامہ سیدسلمان ندوی آپ کے تلمیذرشید مولا ناغلام اللہ خان آکے نام ایک خط میں لکھتے ہیں۔''راستہ میں آپ کی کتاب''جواہر القرآن' دیکھی بید دیکھ کربڑی خوشی ہوئی کہ آپ کے شخ (مولا ناحسین علی ؒ) نے قرآن پاک پرفکروفہم کی بڑی دولت پائی تھی۔اختلاف وا تفاق تو الگ چیز ہے مگر قرآن پاک کے مضامین کوجس طرح انہوں نے سمجھا ہے وہ ہندوستان میں عزیز الوجود ہے۔(۲)

مولا ناالوائی گوبارہ گاہ ایز دی سے سورتوں کے خلاصوں اور نظم و مناسبت پر خاص ملکہ و دیعت فرمایا گیا۔ چالیس سال سے زائد عرصہ تک قرآنی علوم و معارف پر تد بر و نظر کا نتیجہ، و ہفسیری امالی ہیں۔ جو آپ کے تلامذہ مولا نا غلام اللہ خان اور مولا نا نذر شاہ عباسی نے جواہر القرآن کے نام سے مرتب کیے۔ آپ نے ابنی املائی تفییر ' بلغة الحیر ان فی رابط آیات الفرقان' میں فاتحہ سے والناس تک الگ الگ ارتباط و تناسب پر سیر حاصل بحث کی ہے۔ علاوہ ازیں قرآنی سورتوں کے خلاصوں پر شتمل احسن النفیر المعروف' تفییر بے نظیر' نہایت عمدہ ہے آپ کے تصور ظم کی اہم خصوصیات درج ذیل ہیں۔ ہلا سورتوں میں گروپ بندی کا تصور:

جواہرالقرآن اور بلغۃ الحیر ان میں سورۃ الفاتحہ کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے نز دیک پورا قرآن جار گروپس میں منقسم ہے۔ پہلاگروپ سورۃ الفاتحۃ اسورۃ مائدہ

دوسرا گروپ سورة انعام تاسورة نجی اسرائیل تیسرا گروپ سورة کهف تاسورة اخزاب چوتھا گروپ سورة سبا تا الناس (۳)

تفیربلغۃ الحیر ان میں چوتھ گروپ کی ابتدائی سورۃ کا آغاز درج ذیل عبارت سے ہوتا ہے' مضمون کے اعتبار سے آن مجید کے چار صے ہیں۔ جن میں سے ہرایک صبہ الحمد لله سے شروع ہوتا ہے۔ یہاں سے چوتھا حصہ ہے۔

# کیامولاناالوائی کے نزدیک سورتوں کے جارگروپ ہیں:

تفسیر جواہر القرآن اور بلغة الحیران سے سورہ فاتحہ کا مطالعہ کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے نزدیک قرآن کریم چارا جزا پر مشتمل ہے۔ یہی بات مولانا کے تلمیذر شید شخ القرآن مولانا طاہر پنج پیری ان الفاظ میں ذکر کرتے ہیں:

"وقال شيخنا المولى حسين على نور الله مرقده ان القرآن على البعة اقسام: فالاول من الفاتحه الى سورة الانعام، والثانى منها الى سورة الكهف والثالث من الكهف الى سورة سباء والرابع الى آخر القرآن وكل منها مفتحة بالتحميد." (٣)

جب کہ بلغۃ الحیر ان اورتفسیر جواہرالقرآن سے چوتھے گروپ کی ابتدائی سورت،سورہ سبا کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے نزد یک قرآن پانچ گروپس میں منقسم ہے۔

بلغة الحير ان ميں سورت سباكا آغازان الفاظ سے ہوتا ہے۔ مضمون كے اعتبار سے قر آن كريم كے چار حصے ہيں، جن ميں سے ہرا يك حصه "اَلْحَهُ لُلْهِ" سے شروع ہوتا ہے۔ يہاں سے چوتھا حصہ ہے جود و بڑے برے مضامین پر شتمل ہے۔

- ا۔ اللہ تعالیٰ کے یہاں کوئی شفیع غالب نہیں جواپنی مرضی کے مطابق اللہ تعالیٰ سے کام کرائے ،سورہ سبا میں نفی شفاعت مہری والامضمون ہے۔
- ۔ دوسرامضمون بہالقرآن ہے کہ جب سب کچھ کرنے والا اللہ تعالی تو قضاء حاجات میں فقط ایک اللہ تعالی کو پکارویہ حوامیم میں مذکور ہوگا۔ان دونوں مضامین کے اختتا م کے بعد تر ہیب من عذاب القیامت

بیان ہوگی۔لیکن اولی بیہ ہے کہ ما بدحوامیم سے تا آخر پانچواں حصہ قرار دیا جائے۔جس میں قیامت کے احوال کاذکر ہے۔(۵)

جوابرالقرآن سوره سباكآغاز مين مولانا فرماتے ہيں:

''حوامیم کے بعد تا آخر قرآن زیادہ تر تخویفات اخروبیا در قیامت کا بیان ہے، اس لیے مناسب میر ہے کہ حوامیم کے بعد سے (یعنی سورہ محمد سے ) تا آخر مستقل پانچوال حصة قرار دیا جائے۔''(۲)

بلغة الحير ان اور جواہر القرآن کی مٰدکورہ عبارات سے بیہ بات واضح طور پرسامنے آتی ہے کہ مولانا الوائی کے نزدیک قرآن مجیدیانچ گروپس میں منقسم ہے۔

## كمل قرآن كادعوى (عمود):

مولا ناالوانی سورت کے مرکزی مضمون کے لیے دعوی سورت کے الفاظ استعال کرتے ہیں۔ آپ کے نزدیکے جس طرح مضامین قرآن میں سے مرکزی مضمون تو حید ہے اور اس طرح قرآن کریم کا دعوی بھی تو حید ہے۔ جواہر القرآن اور بلغۃ الحیر ان کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ مولا نانے قرآن کریم کی بیشتر سورتوں کا دعوی اور اصلی موضوع تو حید کوقر اردیا ہے۔

مولانا پورے قرآن كادعوى توحيدكوقر اردية ہوئے سور هُم السجده آيت: ﴿ قُلُ إِنَّـ مَا اَنَا بَشَرٌ مِّ ثُلُكُمُ يُو خَى إِلَىَّ اَنَّمَاۤ اِلهُكُمُ اِلهُ وَّاحِدٌ فَاسُتَقِينُمُوْا اِلَيْهِ وَاسْتَغُفِرُوهُ وَوَيُلٌ لِّلُمُشُر كِينُنَ ﴾ ك

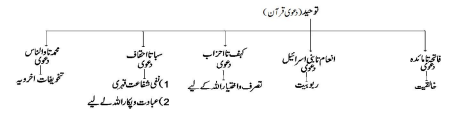
کے تحت فرماتے ہیں:

"کوئی پوچھے کہ بھلااس کتاب میں اصل دعوی کون ساہے؟ اس کا جواب دیا کہ دعوی توالہ گئم اِللہ وَ اَحِدُ ہے اور میں اپنے نفس سے نہیں کہتا بلکہ منجانب اللہ کہتا ہوں پس جب اللہ ایک ہی ہوا تو اس کی طرف سید ھے چلو، کسی غیر کی طرف نہ چلواسی ہی سے طلب مغفرت کر واور دوسرے کسی سے نہ ما نگوا ور جواس طرف سیدھا نہ گیا وہ مشرک

ہوجائےگا اور شرکین کے لیے 'وَوَیُلٌ لِّلْمُشُو کِیْنَ ' کے ساتھ ویل وتخویف بیان کی گئے ہے اور بتایا گیا ہے کہ شرکین کون ؟ وہ ہیں جولا الله الاالله نہ کہیں ۔ ' (۸)

#### سورتوں کے گروپس کے دعاوی (عمودات):

جہاں تک سورتوں کے گروپس کے مرکزی مضامین کا تعلق ہے تو مولا ناکے یہاں چارگروپ ہیں جوالحمد للله سے شروع ہوتے ہیں ان کا دعوی ، عمود اور مرکزی مضمون بھی تو حید ہی ہے۔ دیگر مضامین بالتبع بیان ہوں گاور پانچواں گروپ کا دعوی قیامت احوال قیامت اور تخویفات اخروبہ ہیں۔ (۹) مرکزی مضامین کی وضاحت حسب ذیل ہے۔ مولا ناگے نزدیک فیکورہ تمام مضامین سورة فاتحہ میں اجمال کے ساتھ اور پور نے آن میں تفصیل کے ساتھ بیان ہوئے ہیں۔ (۱۰)



### سورت کاانفرادی دعوی:

مولا ناالوائی گے نزیک ہرسورۃ کا ایک دعوی یعنی اس کاعمود، مجور اور مرکزی مضمون ہوتا ہے جواس میں ایک باریا کئی بار پوری صراحت کے ساتھ مذکور ہوتا ہے دعوی سورۃ تمام سورۃ کے لیے ایسے ہی ہوتا ہے جیسے درخت کے لیے بیج جس کا درخت کے ہر پیۃ اور شاخ میں اثر ظاہر ہوتا ہے اسی وجہ سے ہر درخت ایک دوسرے سے ممتاز نظر آتا ہے اور اسی عوی کی وجہ سے وہ سورۃ دوسری سورۃ سے ممتاز نظر آئے گی۔ (۱۱)

آپ کے شاگر در شید مولا ناطا ہر بنتے ہیری گر دعوی سورۃ کے لیے عمود سورۃ کا لفظ بھی استعمال کرتے ہیں مولا ناطا ہر کے الفاظ ملا حظہ ہوں:

"دعوی السورة ماذکر علیها الدلائل فی تلک السورة والتخویف لمنکریها .وهذه عمود السورة تتمائز بها السورة من آلاخر " (۱۲)
"دووی سورة سے مرادجس پرای سورة میں دلائل ذکر کیے جا کیں اور اس کے منکرین کوڈرایا جائے ، پیورة کاعمود ہے جس کی بنیاد پرا یک سورة دوسری سے متاز ہوتی ہے۔"

# ربط آيات ميس مولانا الواثي كالمنج اوراصول:

ایک سورۃ کو باہم مر بوط و متصل کرنے میں مولا ناالوانی کا منج اپنی نوعیت کا منفر دمنج واسلوب ہے، مولا ناسب سے پہلے سورۃ کا دعوی (عمود) متعین کرتے ہیں۔ آیات کو دعوی سے منسلک کرنے کے لیے مولا نا الوائی نے چند اصطلاحات متعارف کروائی ہیں میداصطلاحات دراصل وہ نظمی عناصر ہیں جن سے ایک سورۃ کا دعوی پایت بھیل کو پہنچنا ہے راقم کی تحقیق اور تجزیہ کے مطابق ، سورۃ کے دعوی کو پایتہ محیل تک پہنچانے والے نظمی عناصر دراصل مولا نا کے اصول نظم ومناسبت ہیں جن کے ذریعہ سے ایک سورت، وحدت کی شکل اختیار کرتی ہے، سطور ذیل میں ان اصطلاحات کا مختصر تعارف ذکر کیا جاتا ہے۔

**ا**\_ دليل:

اس بیان کو کہتے ہیں جس سے دعوی ثابت کیا جائے۔قرآن مجید میں دعوی ثابت کرنے کے لیے جا وشم کے دلائل بیان کیے جاتے ہیں۔

یں۔ ا۔ دلیل عقلی محض ۲۔ دلیل عقلی اعتراف الخصم سے دلیل نقلی ہم۔ دلیل وحی

#### ۲\_ تنوبر دعوی:

بعض دفعہ منکرین سے دعوی کا ایک حصر تسلیم کرا کے اس کے باقی حصے نہایت وضاحت سے ان کے سامنے بیان کردیئے جاتے ہیں جن کی وہ صراحۃ تر دیزنہیں کر سکتے۔

#### ٣ يخويف:

دعوی منوانے کے لیے قرآن مجید جا بجااللہ تعالیٰ کی گرفت اوراس کے عذاب سے ڈرایا گیا ہے، اسے تخویف کہتے ہیں ، تخویف دوسم کی ہوتی ہے۔

ا۔ تخویف دنیوی ۲۔ تخویف اخروی

#### ۴- تبشير يابشارت:

تخویف کے مقابلے میں تبشیر ہے، یعنی ماننے والوں کے لیے انعامات کی خوشخری کا بیان، اس کی بھی دوشمیں ہیں۔ ا۔ تبشیر دنیوی ۲۔ تبشیر اخروی

### ۵\_ شکوی:

منکرین دعوی جب مقابلے میں دعوی پیش کرنے والوں کومختلف طریقوں سے ذلیل وعاجز کرنے کی کوشش کرتے ہیں تاکہ لوگ ان کے بجز کو دیکھ کران کے پیش کردہ دعوی کوچھوڑ دین تو ایسے لوگوں کے حالات پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے

شکایت کی جاتی ہے،اسے شکوی کہتے ہیں۔شکوی کی پیچان میہ کہ اس کی ابتدالفظ قال یا قالواسے ہوگی،بعض اوقات شکوی کے ساتھ اس کا جواب مذکور ہوتا ہے۔اور بعض اوقات جواب مذکور نہیں ہوتا۔ بعض اوقات منکرین وعوی کوان کے غیر معقول مطالبات پر جھڑ کا جاتا ہے،اسے زجر کہتے ہیں۔

#### تسليه ياتسلى:

دعوی توحید پیش کرنے والوں پر جب منکرین دعوی کی طرف مختلف مصبتیں آتی ہیں وہ ان کوجھٹلاتے اور طرح طرح سے ان کوایذائیں دی جاتی ہے۔قرآن مجید میں طرح سے ان کوایذائیں دے جی تیں تو اس پر اللہ تعالی کی طرف سے دعوی پیش کرنے والوں کوتسلی دی جاتھ کو مختلف انداز تعبیر سے متعدد جگہوں پرتسلی دی ہے۔

#### امورمصلحه:

قرآن مجید میں احکام اور امور انتظامیہ کے ساتھ ساتھ ایسے امور کابیان بھی ضروری تھا جواستھامت اور عمل صالح پر معاون ہوں ایسے امور کو امور مصلحہ کہتے ہیں، قرآن مجید میں تین امور مصلحہ کا ذکر کیا گیا ہے۔ نماز ، روزہ اور حج ، ان امور سے مقصود چونکہ اصلاح باطن ہے اس لیے ان امور کا ماقبل سے معنوی ربط تلاش نہ کیا جائے۔

#### اندماج:

قرآن مجید میں عمو ماکسی مثال یا واقعہ کو پوری تفصیل سے بیان نہیں کیا گیا بلکہ اکثر مثال یا واقعہ کے مقصودی حصےکو صراحة بیان کیا گیا اور غیر مقصودی حصوں کو حذف کر دیا ہے کیونکہ وہ معمولی غور وفکر سے سمجھ میں آسکتے ہیں اسے اند ماج یا اد ماج کہتے ہیں ۔

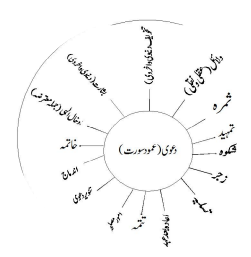
#### ادخال البي:

قرآن مجید میں فضص وغیرہ کے سلسلے میں جہاں کہیں کسی کا کلام نقل کیا جار ہا ہویا کوئی مضمون بیان ہور ہا ہوتو بعض دفعہ درمیان میں اللّٰد تعالیٰ کاارشادآ جاتا ہے جواس قصہ یا مضمون کا حصہ تونہیں ہوتا مگراس سے متعلق ضرور ہوتا ہے۔ (۱۳) ثمرہ:

دعوی کوعقی یافقی دلائل کے ساتھ بیان کرنے کے بعد آخر میں پھراسی دعوی کو بیان کرنا جس کا مقصد بیہ ہوتا ہے کہ میرے دلائل سے میراوہ می دعوی ثابت ہور ہاہے جو میں نے دلائل بیان کرنے سے پہلے پیش کیا تھا، اس کوشرہ میا نتیج بھی کہتے ہیں۔

تفسیر جوا ہرالقرآن اور بلغۃ الحیر ان میں التمہید ۲۔ تتہ ۳۔ خاتمہ ۲۔ اعادہ برائے بعد عہد اور ۵۔ امورا تظامیہ کی اصطلاحات میں بھی مستعمل ہیں۔

دعوی کے ثبوت کے لیے ایک سورت کس طرح دعوی وعمود کے ساتھ مر بوط ہوتی ہیں اس کے لیے مولا ناالوائی کے فہروہ اصطلاحات ذکر کی ہیں بیان سے اصطلاحات دراصل وہ عناصر ترکیبی ہیں جن سے ایک سورۃ کا دعوی پاٹ جمیل کو پہنچتا ہے۔ ذیل میں ایک وضاحتی نقشہ کے ذریعہ سے سمجھا جا سکتا ہے کہ کس طرح ایک سورۃ ان عناصر ترکیبی سے ترتیب پاکروحدت کی



#### دعوی سورت کے اصول:

بلغة الحير ان اورجوا ہرالقرآن كے استقرائى جائزہ سے دعوى سورت كے درج ذيل اصول سامنے آتے ہیں۔

- ا) دعوى سورت لفظول ميں مذكور ہوگا اور كلام كو جز ہوگا۔
- ۲) ایک سورت میں ایک سے زائد دعوی ہو سکتے ہیں۔ (۱۴)
  - ۳) بسااوقات دودعاوی بھی مقصود ہو سکتے ہیں۔
- م) کلام میں لفظاً فہ کور ہونے کے اعتبار سے دعوی سورت دویا تین بار بھی ذکر ہوسکتا ہے۔ (۱۵)
  - ۵) اگر دعوی در میان میں ہوتو ابتدائی آیات دعوی کے لیے توطئه وتمہید ہول گی۔ (۱۲)
    - ٢) ابراہيم سے مابعد سورتوں کا دعوی آغاز ميں بيان ہوگا۔ (١٧)

### سورتوں کے درمیان ربط کا منبح واسلوب:

مولا نا کی تفسیری نگارشات کے حتی المقدوراستقراءاور تتبع سے سورتوں کے درمیان ظم ومناسبت کے درج ذیل نکات سامنے آتے ہیں۔

- ا۔ آپ طویل سورتوں کو مقاطع میں تقسیم کرتے ہیں۔
- ا۔ ایک سورۃ کانظم جن عناصر سے ترکیب پاتا ہے۔ان میں سے کوئی عضر، ابھی قابل بیان تھا کہ آئندہ سورۃ کا آغاز ہوگیا۔مولانا کے نزدیک و نظمی عضر ماقبل سورۃ سے ارتباط کا باعث ہوگا۔
- ۱۔ سورتوں کے درمیان ربط قائم کرتے ہوئے آپ ایک سورۃ کو ماقبل سورۃ کے ساتھ ساتھ مابعد سورۃ سے بھی مربوط

كرتے ہيں (ليكن بياسلوب بہت كم مقامات ميں ہے)

۴۔ بعض جگہ سورت کے فواتح اورخواتم میں ربط قائم کرتے ہیں۔

۵۔ بسااوقات دومختلف سورتوں کے فواتح میں مناسبت بیان کرتے ہیں۔

۲۔ ایک سورۃ کے خاتمہ کو مابعد سورۃ کے فاتحہ سے مربوط کرتے ہیں۔

ے۔ مابعد سورۃ کو ماقبل سورۃ سے مربوط و منسلک کرتے ہوئے صرف ایک ربط کے بیان پراکتفانہیں کرتے بلکہ ایک سے زائد ربط بیان کرتے ہیں۔

محض سورتوں کے ارتباط کا سبب وہی نظمی عناصر ہیں جن سے ایک سورۃ مربوط ہوتی ہے مثلا سورۃ ملک تا سورۃ جن
 تمام سورتوں کومولا ناالوائی دراصل ایک سورۃ قرار دیتے ہیں۔

مولا ناالوانی سورتوں کے درمیان دوطرح کاربط قائم کرتے ہیں۔

ا ربطاتمی ۲ ربطامعنوی ربطاتهی:سوره فاتحه میں فرمایا:

﴿ اِیَّاکَ نَعُبُدُ وَ اِیَّاکَ نَسُتَعِیْنُ ﴾ یعنی ہم تری عبادت کریں گے اور چھی ہی ہے دوچاہیں گے اور ہم یہود یوں کی شریقرہ کی پرستش نہیں کریں گے۔ اور نہ ہی آل عمران ونصاری کی طرح خاصان الہی کو اپنا معبود قرار دیں گے۔ بلکہ حقوق نساودیگرانتظامی قوانین کا احترام کر کے اللہ کی طرف سے نزول برکات (مائدہ) کے خواستگار ہوں گے۔ (۱۸) ربط معنوی: سورۃ فاتحہ تا انعام معنوی ربط یوں بیان کرتے ہیں۔

سورة فاتحدیمی ﴿ إِیَّاکَ نَعُبُدُ وَ اِیَّاکَ نَسُتَعِیْنُ ﴾ کوصراط متنقیم قراردے کر بقرہ میں جاربنیا دی مضامین تو حید، رسالت، جہاداورانفاق کابیان ہوااس سورة میں انتظامی اوراصلاحی امور بھی مذکور ہیں۔

توحید کابیان اور شرک کی تر دید کی گئی یعنی شرک اعتقادی ، شرک فعلی اور شفاعت قبری کی نفی کی گئی آل عمران میں رسالت ہے متعلق شبہات کے ازالہ کے ساتھ شرک اعتقادی کی نفی کر کے جہاد اور انفاق فی سبیل اللہ کی تر غیب دی گئی اور مسلمانوں کو انفرادی اور اجتماعی طور پر منظم کرنے کے لیے سورة نساء میں امور انظامی بیان کیے گئے نماز کا بطور خاص ذکر کیا گیا کہ نماز امور انتظامیہ پر عملد رآمد میں ممرومعاون ہے ۔ گویا سورة بقرہ کے انتظامی واصلاحی حصہ کی تشریحات' النساء' میں آگئیں درمیان میں شرک اعتقادی اور شرک فعلی کارد کیا گیا ۔ سورت مائدہ اور انعام میں شرک فعلی کا تفصیلی ردکیا گیا نیز شرک فی النصرف کی تر دید ہوئی۔ انعام میں عقلی دلائل اور اعراف میں نقلی دلائل کے ساتھ دعوی (توحید) کی تصدیق کی گئی۔ (۱۹)

### سورتوں کے درمیان ربط ومناسبت کے اصول:

سطور ذیل میں سورتوں کے مابین ربط و مناسبت کے اصولوں کو ذکر کیا جائے گا۔اس حوالے سے یہ بات پیش نظر رہے کہ اصولوں کا تعلق بطور خاص اخذ واستنباط کے ساتھ ہوتا ہے لہذا راقم نے اصولوں کے تلاش و تنخص کے لیے بلغة الحجر ان اور جواہر القرآن کا حتی المقد وراستقرائی جائزہ ومطالعہ کیا تو مولا نا الوائی کے تصور نظم قرآن کے پس منظر میں کارفر ما درج ذیل اصول سامنے آئے جن کی تفصیل بالتر تیب حسب ذیل ہے۔

### اله تفصيل بعدالا جمال:

تفصیل بعد الا جمال قرآنی سورتوں کی باہمی مناسبت کا کثیر الاستعال اصول ہے۔اس اصول کی درج ذیل صورتیں ہوسکتی ہیں۔

- ا۔ فاتحہ سورۃ میں سورۃ کی تفصیلات کونہایت جامع کلمات میں اجمالاً ذکر کردیا جائے۔ اور مابعد سورت اس اجمال کی تفصیل ہو بلاغی اصطلاح میں اس کو براعۃ الاستہلال کہا جاتا ہے۔
  - ۲۔ ایک سورت میں اجمال اور مابعد سورۃ میں اسکی تفصیل ذکر کی جائے۔
- ۳۔ ایک سورۃ میں اجمال ہواور مابعد کئی سورتیں اس کی تفصیل ہوں ، (پیصورت مولانا الوانی اور سعید حوی کے یہاں ماتی ہے)
  - ۳۔ ایک سورۃ میں مکمل قرآن کا جمال ہو بیصورت سورۃ فاتحہ کے ساتھ خاص ہے۔ قدیم وحدیدا کیژمفسرین اسی اصول کی بنیاد برسورتوں کوم بوط ومنسلک کرتے ہیں۔

علامه ابن الزبيرالثقفي كى البر مإن ميں، اكثر قرآنی سورتوں كى اسى اصول كى بنياد پرمر بوط كيا گياہے۔مثلا سورة

فاتحد كالكمل قرآن كريم كے ساتھ ربط بيان كرتے ہوئے آپ لکھتے ہيں:

"قد ذكر ان كيفية تضمنها مجملا لما تفصل في الكتاب العزيز بجملته وهو اوضح

وجه في تقدمها سورة المكرمة. " (٢٠)

'' بیسورت (فاتحہ) قرآن عزیز کی جملہ تفصیلات کے اجمال پر مشتمل ہے، بیاس سورۃ مکرمہ کی مقدم ہونے کی بہترین توجیہ ہے۔''

## تفصيل بعدالا جمال علامه سيوطي كااستقرائي اصول:

علامه سیوطی کا نظریہ بھی یہی ہے کہ قرآن کریم کی اکثر سورتیں اس قاعدہ واصول کی بنیاد پر مربوط ہوتی ہیں جیسا کہ آپ لکھتے ہیں: "ان القاعده التي استقرأتها من القرآن: كل سورة تفصيل الإجمال ما قبلها وشرح له واطنباب الإيجاب سور القرآن واطنباب الإيجازة وقد استمر معنى ذلك في غالب سور القرآن واطويلها وقصيرها وسورة البقرة قداشتملت على تفصيل جمع مجملات الفاتحه." (۲۱) " (سورتوں كى باہمى مناسبت ) كاوه قاعده اوراصول جس كا بيس خيمل قرآن سے استقراكيا ہے وہ يہ ہے كسورة اپنے ماقبل اجمال كي تفصيل اورا يجاز كا اطناب ہے اور يہ چزقرآن كريم كى طويل اور مختراكثر سورتوں ميں ماتى ہے جہال تك سورة بقره كا تعلق ہے تو يسورة فاتحد كے تمام اجمالات كي تفصيل ہے۔ " ربط ومناسبت پر گفتگو كرنے والے مفسرين كى طرح مولا نا الوائی كنزد يك بھى ايك سورة ميں كوئي مضمون اجمال كي سورتو ميں بيان ہو جاتى ہے اور بعض دفعہ كئي سورتي ميں اس تفصيل پر مشتمل ہوتى ہيں۔ گئي سورتي ابن ہو جاتى ہو بين ہين ہو بين ہو

مولا ناً سورة سبا کودیباچه اورسورة کیلین، صافات اورص کواس کی تفصیل قرادیتے ہیں۔علاوہ ازیں سورة الزمراور حوامیم سبعه کوسورة فاطر کی تفصیل بیان کرتے ہیں۔جبیبا که آپ سورة سبائے آغاز میں لکھتے ہیں:

## اجمال بعداننفصيل:

قرآنی سورتوں میں ربط ومناسبت کا اہتمام کرنے والے مفسرین کے یہاں تفصیل بعد الاجمال کے علاوہ اجمال بعد النفصیل (یعنی بیان کر دوا حکامات و تعلیمات کا جامع خلاصہ Brief summary آخر میں بیان کر دیا جائے ) کا

اصول بھی پایاجا تاہے۔

مولا ناالواثی بھی اجمال بعدالنفصیل کےاصول کے تحت سورتوں کے مابین ربط قائم کرتے ہیں مثلا سورۃ البروج کاماقبل سورتوں کےساتھ ربط بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

اس سورۃ (البروج) کا ماقبل کے ساتھ (لیتن سورۃ الملک سے لے کراس جگہ تک) ربط دوطریقوں سے ہے۔ سابقہ سب سورتوں کا اجمال ،اس میں دنیوی اوراخروی عذاب دونوں کا ذکر ہے۔

اس میں ﴿ اَللّٰهُ مُلْکُ السَّمٰوٰتِ وَالْاَرُضِ وَاللّٰهُ عَلَى کُلِّ شَيْءٍ شَهِیٰدٌ ﴾ سے توحیرذ کر کی گئی کہ سب
 یکھ کرنے والا اور سب کچھ جانے والا بھی وہی ہے اس ہی کو یکار واس کا شریک فی العبادات نہ بناؤ۔ (۲۳)

### على بيل الترقى:

ایک سورة میں ایک مضمون بیان ہوااور بعد سورتوں میں اس مضمون کی شدت اور زور میں بتدری اضافہ ہوتا چلا جائے، مولا ناالوائی اُسے علی ببیل الترقی کا نام دیتے ہیں آپ کے نزد کی بعض سورتوں کے ربط میں بہی اصول کارفر مانظر آتا ہے۔ مولا نا سورة الانبہاء کا سورة طلہ سے ربط بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

سورة طه میں بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے موسی علیہ السلام کو یہ پیغام دیاتھا کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی حاجت روااور کارساز نہیں لہذااسی کو یکارو:

﴿ لَا اِللَّهُ اِلَّا اَنَافَاعُبُدُنِي ﴿ ٢٣)

ابسورة الانبياء ميں على تبيل الترقى بيه بتايا جائے گا كه نه صرف حضرت موسى عليه السلام بلكه تمام انبياء عليهم السلام كی طرف يہى وحی کی گی تھی كه اللہ تعالیٰ كے سواكوئی حاجت روااور كارسا زنہيں لہذااس كو پكارو۔

﴿ وَ مَاۤ اَرُسَلُنَا مِنُ قَبُلِكَ مِنُ رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ انَّهُ لَآلِلهُ إِلَّا اَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ (٢٥)

#### سريتمه:

بعض دفعہ ایک سورۃ میں کوئی مضمون بیان ہور ہا ہوتا ہے کہ اگلی سورۃ شروع ہوجاتی ہے تو مابعد سورۃ میں وہ صفمون میں مرکبی جاتا ہے مولا ناالوائی اسے تمدیکا نام دیتے ہیں بلغۃ الحیر ان اور تفییر جواہر القرآن میں بہت ہی سورتوں کا باہمی ربط اسی اصول کی بنیاد پر ہے مولا ناالوائی سورۃ مریم کوسورۃ کہف سے مربوط کرتے ہوئے ربط کی سرخی کے تحت کھتے ہیں:
''سورۃ کہف میں مشرکین کے چارشبہات کا از الدکیا گیا، جوشبہات باتی رہ گئے تھے، ان کا جواب سورۃ مریم میں دیا گیا ہے۔ گویا سورہ کم میں دیا گیا ہے۔ گویا سورہ کم کم سورۃ کہف کے لیے بمنز لہتمہ ہے۔''(۲۲)

اسی طرح سورة لقمان کوسورهٔ مریم سے مربوط کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

"سورة لقمان کو ماقبل کے ساتھ معنوی ربط ہیہ ہے کہ سورة روم میں بیان کیا گیا کہ اللہ تعالیٰ تمہیں ضرور فتح عطا کرے گا بشرط کہ تم شرک نہ کرواور تو حید پرقائم رہوا باس سورة میں بیان تو حید اور نفی شرک علی وجہ الکمال کا بیان ہوا گویا ہیہ سورة سورة روم کے لیے بمزلة تقہ ہے۔ "(۲۷)

# ۵\_اتحادمعنوی: (مضمون کی کیسانیت)

مولا ناالوائی کے یہاں چونکہ مضمون کی کیسانیت سورتوں کے ارتباط کا ایک اہم سبب ہے اس اصول کی روشنی میں بلغة الحیر ان اورتفییر جواہر القرآن کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ سورۃ حدید تا سورۃ تحریم دیں مسلسل سورتوں کو مضمون کی گیسانیت کے اعتبار سے سورۃ حدید کے آغاز میں رقم طراز ہیں:

میسانیت کے اعتبار سے سورۃ حدید کے ساتھ مربوط و مسلک قرار دیتے ہیں۔ مولا نا سورۃ حدید کے آغاز میں رقم طراز ہیں:

مورہ مجادلہ سے لے کر سورۃ تحریم تک مضمون کے اعتبار سے تمام سورتیں سورۃ حدید ہی سے متعلق ہیں سورۃ حدید میں دومضمون فہ کور ہیں۔ اول: اللہ تعالی کی راہ میں مال خرج کرنے کا ہے تھم دوم: جہا دکی ترغیب۔

اس کے بعد چارسور تیں المجادلہ، الحشر، الممتحنہ اور القف سورۃ حدید کے دوسر ہے مضمون (ترغیب علی القتال فی سبیل اللہ پر بطور لف ونشر غیر مرتب متفرع ہوں گی۔ اور اگلی چارسور تیں الجمعہ، المنافقون، التغابن اور الطلاق سورۃ حدید کے پہلے مضمون انفاق فی سبیل اللہ پر متفرع ہیں اس کے بعد سورۃ تحریم میں سورۃ حدید کے دونوں مضمون کا بطریق لف ونشر مرتب بمنزلہ تتہ اعادہ کیا گیا ہے۔ پہلی چارسور توں میں سے دوسری سورۃ کو اور دوسری چارسور توں میں سے ہر پہلی سورۃ کو شیخ سے بر بر برای سورۃ کو شیخ سے بر برای سورۃ کو سورۃ کیا گیا ہے۔ تاکہ اصل مسئلہ فی شرک ذہن میں رہے اور اس سے ذہول نہ ہونے پائے اور معلوم ہوجائے کہ جہادا تی مسئلہ کے لیے کیا جارہ ہے۔ پہلے مجموعے کی آخری سورۃ القف اور دوسرے مجموعے کی پہلی سورۃ الجمعہ میں تبیح کو جمع کر دیا گیا ہے۔ اس لیے کہ سورۃ جمعہ سے سورۃ حدید کا دوسر المضمون شروع ہونے والا تھا اس طرح آیک مضمون کے اختیا م اور دوسرے مضمون کی ابتدا میں امتیاز ہوگیا۔ (۲۸)

### مسجات كى مناسبت:

ندکورہ بالاعبارت سے جہاں یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ مولا ناالوائی کے ہاں سورۃ حدیدتا سورۃ تحریم تمام سورتیں دومرکزی مضامین انفاق فی سبیل اللہ اور جہاد کی ترغیب کے سبب باہم مربوط ہیں تو وہاں وہ سورتیں جن کا آغاز سے فعل ماضی یا یسے فعل مضارع کے کلمات سے ہوتا ہے (جنہیں مسجات بھی کہاجا تا ہے ) مولا نا کے نزدیک ان کے ارتباط کی توجید یہ ہے

کہ جہاد کا اصل مقصد شرک کی نفی اور خاتمہ ہے لہذا پہلی چارسورتوں میں سے ہر دوسری سورۃ کواور دوسری چارسورتوں میں سے ہر پہلی سورۃ کوشیجے سے شروع کیا گیا ہے تا کنفی شرک کا مسلد ذہن سے ذہول نہ ہونے یائے۔

مذکورہ عبارت میں مسجات سورتوں کی باہم مناسبت کے ساتھ ایک اور مناسبت بھی سامنے آئی ہے وہ یہ کہ پہلے مجموعے کی آخری سورۃ سورۃ سورۃ جمعہ میں شیچ کے کلمات کو جمع کیا گیا ہے لیعنی دونوں کا آغاز کلمات تشیج سے ہوتا ہے مولا نا کے نزدیک اس کے ارتباط و تناسب کا سبب یہ ہے کہ سورۃ جمعہ سے سورۃ حدید کا دوسرا مضمون شروع ہونے والا تھالہذا ایک مضمون کے اختقام اور دوسر مضمون کی ابتدا میں امتیاز کے لیے ایسا کیا گیا۔

# ٢ \_ سورة الفاتحه كي كمل قرآن سيمناسبت:

مولا ناالوا فی گےنز دیک جاروں مضامین جو پورے قر آن کریم میں تفصیل سے ذکر ہوئے ہیں ان کا جمال سورۃ فاتحہ میں موجود ہے مولا ناسورۃ فاتحہ کے آغاز میں فرماتے ہیں :

"بی چارول مضامین جو پورے قرآن کریم میں تفصیل سے مذکور بیں ان کا خلاصه اورا جمالی خاکہ سورة فاتحہ میں موجود ہے۔ چنانچہ المحصد للسه میں حصداول کی طرف اثارہ ہے .....دوسرا حصد دب المعالمين ميں مذکور ہے اور تيسرے حصے کی طرف الموحم میں اثارہ ہے یعنی مالک ومختار اور تخت حکومت پروہی مشمکن ہے کیونکہ انتہائی رحمت اور غایت شفقت با دشاہوں ہی کی صفتیں بیں اور چوتھا حصہ مللک یو تو مالمدین میں ندکور ہے۔ "(۲۹)

### فاتحقرآن كي خاتم قرآن سيمناسبت:

علامہ فراہی سورہ اخلاص کو خاتمہ قرآن قرار دیتے ہوئے اسے فاتحہ قرآن سے مربوط کرتے ہیں جبکہ مولانا الوائی سورہ اخلاص کو خاتمہ قرآن کی بجائے خلاصہ قرآن قرار دیتے ہیں اور سورہ الناس کو خاتمہ قرآن کی بجائے خلاصہ قرآن قرار دیتے ہیں اور سورہ الناس کو خاتمہ قرآن کی بیان کرتے ہیں:

مولا ناالوائی سورہ الفاتحہ میں توحید کے تین مراتب کا ذکر ہوا ہے 'آلئے حمہ کہ لیل ہے دَبِّ المعلم مِینُ نَالعِیْ نَا بِینی پیدا کر کے پالنے والا سورۃ الناس میں مرایان ہوا ہے آئے وُدُ بِدَبِّ النَّاسِ فاتحہ میں فرمایا: میلکِ یَن مُبلُدُ وَ اِیَّاکَ یَن مُبلُدُ وَ اِیَّاکَ نَا سُتَع یِن نُن سورۃ الناس میں فرمایا: وہ جس کی عبادت کی جائے اور جس سے مانگا جائے وہ اللہ تعالیٰ جوالہ الناس ہے۔' (۳۰)

# فہنظم قرآن کے چنداصول:

بلغة الحير ان،مقدمہ جواہر القرآن اور تغيير بے نظير کے مطالعہ سے فہم نظم کے چندا صول سامنے آتے ہیں جو درج ذیل ہیں۔

- ا۔ جسسورة کی ابتدائی آیات میں قرآن کالفظ ہوتو اس سورة میں کوئی ایبا واقعہ مذکور ہوگا جو پہلی کتب ساویہ میں بیان نہیں کیا گیا ہوگا۔
- ۲۔ جس سورۃ کے آغاز میں''کتاب'' کالفظ ہوتواس سورۃ میں کتب سابقہ اور انبیاء کرام ملیہم السلام کے بیانات کا ذکر ہوگا۔
  - س- جسسورة كى ابتدامين' كتاب اورقرآن' ييدونوں كلمات ہوں تو وہاں دونوں باتيں ہوں گا۔
    - م بسر مرة ك آغاز مين كتاب كي صفت "دمبين" ، بوتواس سورة مين دلاكل نقليه كابيان بوگا ب
- ۵۔ جس سورۃ کے آغاز میں کتاب کی صفت' حکیم' کالفظ ہوتو اس سورۃ میں دلائل عقلیہ بیان ہوں گےاور سورۃ میں'' مبین''اور' حکیم' ہر دولفظ ہوں تو اس سورۃ میں دلائل عقلیہ ونقلیہ بیان ہوں گے۔(۳۱)
- ۲۔ قرآن مجید کا قاعدہ اکثریہ ہے کہ سورت کے شروع میں تو طبہ تمہید ہوتی ہے اس کے بعد صراحناً یا ضمناً مدعا کا بیان ہوتا ہے۔ پھرلف ونشر مرتب یا غیر مرتب کے طور پران مضامین کا اعادہ ہوتا ہے، یافضص کوان پر۔
- 2۔ جومسکہ سباق سے معلوم ہو سکے اس کواشارۃ ڈکر کیاجا تا ہے اور جومسکہ سباق سے معلوم نہ ہو سکے اس کو صراحۃ ذکر کیا جا تا ہے تا کہ دونوں مسکم مختصر عبارت کے ساتھ ادا ہوجا کیں ۔ تفرع کیاجا تا ہے یا ثمرات و نتائج کو اسی طور پر بیان کیا جا تا ہے۔
- ۸۔ قرآن مجید میں گذشتہ واقعات کے بیان میں جہاں امر کا صیغہ استعال ہوگا وہاں پراس سے پہلے قال یا قلنا مقدر ہوگا۔ مقیحہ بحث:

مولا ناالوانی کے تصورنظم قرآن کواس اعتبار سے انفرادیت حاصل ہے کہ آپ کا منج جادہ سلف سے سرموانحراف نہیں کرتا۔ بلغۃ الحیر ان اور جواہر القرآن میں احادیث نبویہ، اقوال صحابہ اور شان نزول کی متندروایات کوذکر کیا گیا ہے۔ جس طرح کا اختلاف تلاف تلین عمود میں فراہی مکتب فکر کے یہاں پایا جاتا ہے دعوی سورۃ کی تعیین میں ویبا اختلاف آپ اور آپ کے تلا غدہ میں نہیں ملتا۔ الغرض نظم قرآن کی بنیاد پر قرآن کریم کو بیجھنے اور سمجھانے کا الوانی اسلوب تفییر ادب کامختاط اسلوب ہے۔ اسلوب ہے۔

### حواشي وحواله جات

- ا ـ محمد الياس، ميان، مولاناحسين على حيات وخدمات، اشاعت اكيدمي شاور، سن، ص٥
- ۲۔ حسین علی مولانا، مقدمة تفسیر جوا ہرالقرآن (مرتب مولانا غلام اللہ خان ) کتب خاندرشید بدراولپنڈی، سن، ارم
   یہاں یہ وضاخت ضروی ہے کہ سیدسلمان ندویؓ نے جوا ہرالقرآن بڑئیں بلکہ مقدمة نفسیر جوا ہرالقرآن براینا تبھرہ ارسال کیا تھا۔
  - سر. حواله سابق ، ارا بحسين على ، مولا ناتسهل بلغة الحير ان في ربط آيات الفرقان ، اشاعت اكيد مي پيثاور ، تمبر ٢٠٠٨ ، اروى
- ۳۰ ینج پیری ، محمرطا هر ،مولا نا،سمط الدرر فی ربط الآیات والسور وخلاصتها المختصر ، مکتبه یمانیه ,صوابی ،طبعه عاشر ، ۴۲۸ هه ، ۳۲۸
- ۵ الوانی، حسین علی، مولا نابسهیل بلغة الحیر ان فی راجا آیات الفرقان، مرتب مولا ناغلام الله خان، تحقیق، دُا کشر سراج الاسلام حنیف،
   ۱شاعت اکیڈی پیٹا ور، تمبر، ۲۰۰۸ ۱۸۷۰
  - ۲- الوانی جسین علی مولانا، جواهرالقرآن، مرتب مولاناغلام الله خان، کتب خاندرشیدیه، راولپنڈی ۹۵۲٫۳۳۰
    - ے۔ خم السجدہ اسم: ۲
    - ۸ الوانی مسین علی مولاناتسهیل بلغة الحیر ان ۲۸۹/۲۸
      - 9۔ حوالہ سابق ۲۸۷۸
        - ا۔ حوالہ سابق، ارہ
    - اا۔ غلام اللہ خان، مولانا، البريان في اصول تفسير جواہر القرآن، كتب خاندرشيد بيه، راولينڈي، ص ٧
      - ۱۲ محمطا بر، مولا نا، العرفان في اصول القرآن، مكتبه يمانيه صوابي ، سن، ص ۸۸
- مولا ناطا ہر پنج پیری مولا ناحسین علی کے تلافدہ میں سے تصویہ سرحداور افغانستان سے طالبان علم قرآن کی ایک کثیر تعداد نے آپ سے استفادہ کیا، ڈاکٹر محمود احمد غازی کی کتاب' محاضرات قرآنی' میں مضمون بعنوان' دنظم قرآن' میں صوبہ سرحد میں صوابی کے ایک بزرگ سے آپ ہی مراد ہیں، لیکن اس مضمون میں ڈاکٹر غازی مرحوم کو مہوہوا ہے کہ آپ نے ایک نے نظم کو متعارف کرایا، دراصل میہ آپ کے گرامی قدراستاذ مولا ناحسین علی ہیں جنہوں نے نظم قرآن کا بداسلوب متعارف کرایا۔
- مولا نا طاہر کی ربط آیات وسور پر ایک کتاب بعنوان' سمط الدر فی ربط الآیات والسور'' مکتبه یمانیصوائی پیج پیرسے شائع ہوئی ہے، مولا ناحسین علی کے ایک اورتلمیذ،مولا ناامیر حسین بندیالوی کی ربط آیات وسور پر ایک کتاب' الدر رالمنثورہ بربط آیہ بہتے وسور ۃ بسورۃ'' مکتبہ حسینٹیلا بٹ ٹاؤن سرگودھاسے شائع ہو چکی ہے۔
  - سار. حسين على مولانا، مقدمه جوا هرالقرآن، ۱۷-۲
  - ۱۲۷ الوانی مسین علی مولانا بشهیل بلغة الحیر ان ۱۳۲، ۱۳۲ اس
    - ۵۱۔ حوالہ سابق،۲۸۲۲
    - ١٧ حواله سابق،٢/١٢٢
    - ۷۱- حواله سابق، ارم ۲۸
    - ۱۸ الوانی، حسین علی، مولانا، جوابرالقرآن، ارم

- 91۔ حوالہ سابق، ۲/۱۰۸
- در على ،ابن الزبير،على بن ابراهيم ،البربان في تناسب سور القرآن تحقيق ،سعيد بن جمعه الفلاح ،دارابن جوزي لنشر والتوزيع، المربان مي ٨٢هـ ٨٢هـ ٨٢هـ ٨٢هـ ٨٢هـ ٨٢٨
- ۲۱ سيوطى ، جلال الدين ، علامه ، تناسق الدرر في تناسب السور بتحقيق عبدالله درويش عالم الكتب لبنان ، و ۲۰۰ ء، ص ۲۱ ؛ سيوطى ، حبلال الدين ، علامه ، قطف الاز صار في كشف الاسرار بتحقيق احمد بن مجمد الحما دى وزاره اوقاف والشؤن الاسلامية ، قطر ، ۱۹۹۳ء ،

ار• ک

- ۲۲ الوانی جسین علی ، مولانا ، جوا ہر القرآن ، ۹۵۲/۳۳
- ۲۳ الوانی مسین علی مولا نابشهیل بلغة الحیر ان ۵۹۳/۲
  - ۲۲ طر۲۰۰۱
  - ٢٥ـ الانبيا٢:٢٥
  - ۲۷ ۔ الوانی، حسین علی، مولانا، جواہر القرآن، ۲۷۵/۲
    - ∠۲۔ حوالہ سابق،۲ر∠۹۰
- ۲۸\_ الوانی جسین علی مولا ناتسهیل بلغة الحیر ان ۲۸ ، ۴۵۹ ، ۶۵۹ ؛ جوا هرالقرآن ، ۱۲۱۹ ، ۱۲۱۹
  - ۲۶ الوانی جسین علی مولانا، جوابرالقرآن، ۲۸۱
  - ۳۰ الوانی، حسین علی، مولانا، تسهیل بلغه الحیران، ۱۸۹۰ س
    - اس. الواني، حسين على، مولانا، جوام القرآن، ارمها