# کرسپر/سیاے ایس نائن تکنیک اور انسانی جینز میں تبدیلی: اسلامی، اخلاقی اور سائنسی تناظر میں مطالعہ

# CRISPER/cas9-Human Germline Gene Editing: Study of Islamic Ethical and Scientific Perspectives

#### Dr. Yasir Farooq

Lecturer, Department of Islamic Studies, Ghazi University, Dera Ghazi Khan, Pakistan.

Email: yasirfarooq797@gmail.com DOI: 10.33195/journal.v5i1.389

#### Abstract:

The advancement of technology in medical science has just changed human lives, as well as biomedical innovations are making human lives better but lesser harmful. In past, scientifically and religiously approved techniques such as testtube baby & human stem cells therapy have served humanity especially infertile and connubial parents. Nowadays, the advancement in CRISPER/cas9 technology which is about human germline gene editing, just rekindled the religious and ethical concerns, especially in Islamic perspectives. Although, human germline genome editing and modification have been started decades ago claims about disease prevention strategies have raised many religious concerns such as tampering with God's creation, human dignity, safety and efficacy of the technology, and human genetic enhancement. This kind of editing might result in inheritable changes in the human genome. So, questions about its status whether it should be allowed or not, need deep & serious study from religious and ethical perspectives. This study will encompass Islamic perspectives on these concerns in the light of ethical principles of Islam while considering and assessing the permissibility or lawful status of CRISPR/Cas9 mediated human germline gene editing. This research study also aims to address the controversial discussions among Muslim jurists regarding human germline gene editing as well as to comprise the related ethical regulations and concerns.

**Keywords:** <u>CRISPER/cas9</u>; <u>Human Genome Editing; Germ-Line Modification; Bioethics; Genetic Engineering; Ethical Perspectives; Inherent; Human Dignity; Islamic Teachings.</u>

#### تعارف موضوع

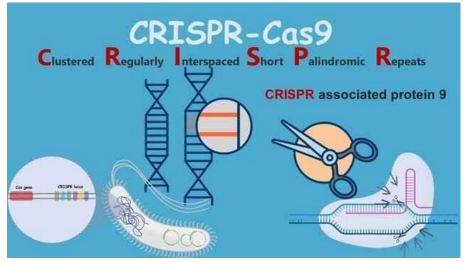
طبتی سا ئنس میں حدت اور تکنیک کی ترقی نے انسانی زندگیوں کو یکس ہی بدل ڈالا ہے۔ طب کی حیاتیاتی حدت اور اختراعات انسانی زندگی کومزید بهتر مگر کم نقصان ده بنار ہی ہیں۔ ماضی میں سائنسی اور مذہبی طور پر منظور شدہ تکنیک جیسے ٹیسٹ ٹیوپ بے بی اور اسٹیم سیل تھرانی نے انسانیت بالخصوص بانچھ اور اولاد سے محروم والدین کو خدمات فراہم کی ہے۔ آج کل کرسیر اسی اے ایس نائن ( / CRISPER cas9) تکنیک میں ترقی نے-جو انسانی جین میں ترمیم کرسکتی ہے- خاص طور پر اسلامی نقطہ نظر سے مذہبی اور اخلاقی خدشات کو دویاره زنده کردیا۔اگرچه ،انسانی جر ثومه میں جینیاتی ترمیم کو دہائیاں قبل شر وع کیا گیا تھالیکن بیار پوں سے بیچنے کی حکمت عملی کے بارے میں دعوؤں نے بہت سارے مذہبی خدشات کو جنم ویا ہے جیسے خدا کی تخلیق سے چھیڑ چھاڑ ،انسانی و قار کی حفاظت اور تکنیک کی افادیت کے یاوصف خطرات اور انسان میں جینیاتی اضافہ وغیر ہ۔اس طرح کی تدوین کا نتیجہ انسانی جرثومہ کے ذریعے وراثتی بدلاؤ کاسب بن سكتا ہے۔ لہذا، اس كى حيثيت كے بارے ميں سوالات پيدا ہوتے ہيں كه آ بااس كى اجازت ہے مانہيں؟ نيز د نی اور اخلاقی نقطہ نظر سے گہر ہے اور سنجدہ مطالعہ کی ضرورت ہے۔ پیش نظر مطالعہ میں اسلام کے اخلاقی اصولوں کی روشنی میں ان خدشات کے بارے میں اسلامی نقطہ نظر شامل کیا جائے گا جبکہ / CRISPR Cas9 کننیک کے ذریعے انسانی جراثیم یا جین میں ترمیم کی اجازت یا قانونی حیثیت کا جائزہ لیا جائے گا۔ اس تحقیقی مطالعے کامقصدانسانی جراثیم سے متعلق جینیاتی ترمیم سے متعلق فقہاء کے مابین ہونے والے متنازعہ مماحثے کو سلیس انداز میں پیش کرنے کے ساتھ ساتھ متعلقہ اخلاقی ضوابط اور خدشات نیز ممکنہ رائے کے مدلل بیانیہ پر مشتل ہے۔

# ا-كرِسپر تكنيك-تعارف:

کرسپر (CRISPR) دراصل وراثق مادہ لینی ڈی این اے میں موجود Palindromic Repeats کا مخفف ہے۔ جو کہ دراصل وراثق مادہ لینی ڈی این اے میں موجود نائٹر وجن پر مشتمل (نائٹر وجنی) اساس کی ایک خاص ترتیب ہوتی ہے۔ اس کو دریافت کرنے والی دوخوا تین سائنس دان ایمانو کل کارپنٹیئر اور جنیفر اے ڈوڈ نا ہیں جنہیں ۲۰۲۰ء میں اس دریافت پر نوبل انعام سے کھی نواز اگیا ہے۔ سائنسی حلقوں میں یہ تکنیک اس کے بعد مقبول ہوئی۔ البتہ شروع میں اکثر محققین اور سائنس دانوں نے اس کے استعالات کے منفی پہلوؤں پر تفصیلی روشنی ڈالی، تاہم ابھی تک ان کو منضبط نہیں سائنس دانوں نے اس کے استعالات کے منفی پہلوؤں پر تفصیلی روشنی ڈالی، تاہم ابھی تک ان کو منضبط نہیں

و CRISPR/Cas9 ایک قدارتی طور پر پروکریوئک عمیاتیات میں موجود دفاعی نظام ہے جو خارجی جینیاتی عناصر جیسے پلازمیڈ المجانی المجانی المجانی المحتال المحتا

یہ ایک ایسی قینچی نما دریافت ہے جو انسانی خلیوں میں غیر صحت مند جینزیا خلیوں کو کاٹ کر انسان کے جینز کو تبدیل کرکے انسان الگ کرنے، اور ان کی جگہ نئے خلیے منسلک کرتی ہے۔ اس کے ذریعے انسان کے جینز کو تبدیل کرکے انسان سمیت م جان دار کو پکر مختلف جان داریا انسان میں تبدیل کیا جاسکتا ہے۔ موروثی مادے (ڈی این اے) کی ترمیم کی مختلف النوع تکنیکوں میں سے کرسپر تکنیک سب سے تیز، سستی اور تیر بہدف ہے۔ اس تکنیک کے استعال نے مثبت اور منفی اثرات حیاتیاتی ٹیکنالوجی کی اخلاقیات پر زبر دست سوالات کھڑے کر دیئے ہیں۔ ذیل میں اس تکنیک محض مثبت و منفی اثرات نہیں رکھتی بلکہ اس کے بالطبع اثرات بالکل ایک نئ جہت کی طرف لے جاتے ہیں۔ ملاحظہ کیجے شکل نمبر ا؛



#### شكل نمبرا

کرسپر کنیک پرشک کرنے والے یہ کہتے آئے ہیں کہ یک جینی تبدیلی یاایڈ ٹنگ تو آسان ہے لیکن ایک سے زائد جینز کی تبدیلی مشکل کام ہوگا۔ اور چوں کہ فینوٹائپ لیعنی ظاہری خصائص مثلاً رویے، احساسات، رحم، مامتا، جلد کارنگ، یا قدو قامت، یا آنکھوں کارنگ ایسے خاصے ہیں جو ایک سے زائد جینز کے ذریعے منضبط کیے جاتے ہیں۔ اس لیے اس تکنیک کے اس پہلوسے فکر مند ہونے کی ضرورت نہیں کہ یہ انسانوں یا جانوروں میں بہتری لانے کے لیے استعال کی جائے گی، بلکہ یہ بہت ہی مشکل بلکہ ناممکن کام ہے۔ اس لیے یہ بات شرح صدر کے ساتھ کہی جاسکتی ہے کہ کر سپر کے سلسلے میں جن تکنیکی د شواریوں کا تذکرہ ماہرین کر رہے ہیں، ہمارے نزدیک وہ محض وقت کی بات ہے اور صرف تین سال پہلے اس کا اصولی شوت محقق زوکے ای (Zue-e) وغیرہ نے دے دیا ہے۔ انھوں نے بندروں اور چوہوں میں کئی طرح کے جینز کو خارج کرکے (Lue-e) بتا یا کہ مختلف جینز کے ذریعے کٹرول ہونے والے افعال کو بھی اس تکنیک کے ذریعے بدلا (Manipulate) جاسکتا ہے۔ 3

اسی دوران کچھ دوسرے محققین نے انسانی جنین (Embryo) میں دل کی بیاری پیدا کرنے والے خراب جین کی جگہ صحت مند جین کو کر سپر کے ذریعے تبدیل کردیا۔ اواضح رہے کہ دل کی یہ بیاری جین اور دیگر ماحولیاتی عوامل کے ذریعے ہوتی ہے۔ اوچناں چہ یہ بات صاف ہو گئ کہ کر سپر تکنیک میں بالطبع اس بات کی ممکل صلاحیت موجود ہے کہ سالماتی حیاتیاتیات کی ترقی کے ساتھ ساتھ وہ جان داروں میں ظاہری تبدیلی کو ممکن بنائے۔ بطور خاص جین اور ان کے افعال اور وہ تمام خاصے جو جین یا مختلف جینز کے ذریعے پیدا ہوتے ہیں۔ جیسے ظاہری خاصے مرتگ ، قدو قامت اور بالوں اور آئکھوں کارنگ ان کے بارے

میں جیسے جیسے سالماتی حیاتیات کی معلومات پختہ ہوتی جائیں گی، یعنی ہم یقین سے یہ ہم سکیں گے کہ فلال اور فلال جین ان ظاہری یا باطنی خاصوں کے لیے ذمہ دار ہیں ویسے ویسے ان جینز کی تبدیلی اس تکنیک کے ذریعے ممکن ہوتی چلی جائے گی۔ بہر حال یہ ماننا قدرے مشکل ہے کہ اس تکنیک کا استعال یہیں تک رہے گا، اس لیے کہ امکان ہے کہ باطنی خاصوں یا گا، اس لیے کہ امکان ہے کہ باطنی خاصوں یا گا، اس لیے کہ امکان ہے کہ باطنی خاصوں یا کے ذریعے ہی کھڑول کیا جاتا ہے۔ حالال کہ ابھی تک سالماتی حیاتیات اس طرح کے باطنی خاصوں یا خصوصیات کے سلسلے میں حتی طور پر کچھ نہیں کہہ پارہی ہے، لیکن جانوروں میں بعض چو نکانے والے تجربات ہوئے ہیں مثلاً ایسے مادہ چوہے جن میں آکسی ٹوس نامی ہار مون پیدا کرنے والے جین کو نکال دیا گیا۔ انھوں نے اپنے بچوں سے کسی بھی قتم کی مامتاکا یاان کی پرورش وپر داخت کے لیے درکار جد و جہد کا گیا۔ انھوں نے اپنے بچوں سے کسی بھی قتم کی مامتاکا یاان کی پرورش وپر داخت کے لیے درکار جد و جہد کا اظہار نہیں کیا۔ سائنس دال اسے مامتاکے ہار مون کا نام دیتے ہیں، یعنی جانوروں کی حد تک مامتا جساجذ بہ محض ایک جین کی موجود گی اور غیر موجود گی پر مخصر ہے، یہ شک سے بالاتر ہو کر ثابت کیاجاچکا ہے۔ تو کیا انسانوں میں آ کسی ٹوسن بار مون ہی مامتاکی وجہ ہے؟

کرسپر عکنیک کے ذریعے بہتری یعنی انسان کے داخلی یا ظاہری خاصوں کی تبدیلی کے اندیشے اس وقت درست ثابت ہو گئے جب چین کے ایک سائنس دال نے 2018 میں ایک سائنسی کا نفرنس میں دعویٰ کیا کہ اس نے دوانسانی جنین کو کرسپر عکنیک کے ذریعے ایڈز کے وائرس کے خلاف مزاحمت کے قابل بنا دیا ہے۔ اس نے انسانی خون میں پائے جانے والے سفید ذرات کی سطح پر موجود برسیپٹر (Receptor) کے جین کو "ساکت "کردیا، جس کی وجہ سے خون میں موجود ہونے کے باوجود بید وائرس ان خلیات میں داخل نہیں ہوسکتا، اس کے نتیج میں خون میں اپنی تعداد کوبڑھا نہیں سکتا اور بالآخر بالآخر بالآخر بالآخر بالآخر اللہ ہو جاتا ہے۔ یہ جنین بعد میں جڑواں لڑکیوں کی شکل میں پیدا ہوئے اور صحت مند ہیں۔ <sup>6</sup> یہ اعلان سن کر مامرین ششدر رہ گئے اور پوری دنیا میں حسد ورشک کی لہر دوڑ گئے۔ حیاتیاتی اضلاقیات (Bioethics) کے مامرین ششدر رہ گئے اور پوری دنیا میں خرسپر تکنیک پر مباحث تازہ ہو گئے۔ حالاں کہ اس چینی سائنس دان ہو گئے۔ حالاں کہ اس چینی سائنس دان کو جیل جانا پڑا۔ <sup>7</sup> دال نے کہ ایبا عین مکن ہے۔ بہر حال چینی حکومت کو جب اس کا پتہ چلا تو اس سائنس دان کو جیل جانا پڑا۔ <sup>7</sup>

#### ۲۔ کرسیر تکنیک کے استعالات:

اس تکنیک کاسا کنس دانوں نے بہت زیادہ تجرباتی استعال کیا ہے بلکہ کئی حیوانات میں حیاتیاتی و جینیاتی تبدیلی پر مشتمل نمونے تیار کیے ہیں۔اس تکنیک کابنیادی استعال جیسا کہ ذکر کیا گیا ہے کہ جینز میں تبدیلی وتر میم کے لیے ہوتا ہے،اس لیے جو بھی تجربات کیے گئے ان میں جینیاتی تبدیلی کاہی عضر شامل رہا

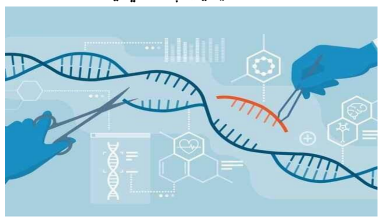
اور نتائج بھی اس کے مطابق حاصل کیے گئے۔ کرسپر سکنیک کو تحقیق کے کئی میدانوں میں استعال کیا گیا ہے۔ ذیل میں اس تحقیق کی اثریزیری کو مخضر طور پر ذکر کیا جارہا ہے؛

#### الحیوانات کے ماڈلز کی تیاری:

اس تکنیک کا ایک استعال جانوروں کے نئے ماڈل / تحقیقی نمونے بنانے کے لئے کیا جاسکتا ہے۔ نیز بیاریوں کی وجہ بننے والے انسانی جینز کی منتقل کرنا اور بیاری کو سمجھنا یا اسی طرح تغیر پذیر یا خاموثی سے نقصان دہ جینز کی تبدیلی ممکن ہے۔ اس سلسلہ میں ایک ماڈل چوہا تاثیر کی تعیین کے لئے تیار کیا گیا۔ 8اسی طرح دیگر تبدیلیوں کے ذریعہ کینسر میں تغیرات کے اثرات اور ٹیومر دبانے والے جینز میں کئی گئی۔ میملز فیملی میں اس تکنیک کا استعال مزید انو تھی اور حقیقت سے قریب تر تبدیلیوں کو پیدا کرنے میں معاون ثابت ہوا ہے جیسا کہ بندر میں اس کے تجربہ نے امکانات کے عین مطابق نتائ دیے۔ اسی طرح ایک خاص قتم کے خزیر میں اس تکنیک کا دریعے تبدیلی کرکے ایک جینیاتی مرض کے لیے شخیق طرح ایک خاص قتم کے خزیر میں اس تکنیک کا استعال کرکے ماڈل بنایا گیا۔ 9 ایک جاپائی کالی گائے / بیل میں پائی جانے والی جینیاتی بیاری کو اس تک لیا گیا کیوں کہ یہ براہ درست کیا گیا۔ ساتنسی حلقوں میں اس شخیقی مقالے کو بڑے جوش وخروش کے ساتھ لیا گیا کیوں کہ یہ براہ درست کیا گیا۔ ساتنال کرکے کیا حست اس بات کا شبوت تھا کہ اگر گائے یا تیل میں یک جینی امراض کاعلاج اس تکنیک کا استعال کرکے کیا جاسکتا ہے۔ وانسانی یک جینی امراض کاعلاج اس تکنیک کا استعال کرکے کیا جاسکتا ہے۔ وانسانی یک جینی امراض کاعلاج اس تکا کے جینی امراض کاعلاج اس تھا کیا گیا کی جینی امراض کاعلاج اس تا ہے۔ 10

# ب- مخصوص لشوزمين جينياتي ترميم:

اس تکنیک کے ماہر محققین مختلف انگشنز اور وائر سز کے ذریعے جگر اور دماغ مخصوص ٹشؤز اور سیاز کے جینوم کو تبدیل کرنے میں کامیاب رہے ہیں۔ <sup>11</sup>اسی طرح ایک چو ہے کے اعصابی نظام کے ذریعے اس کے دانتوں میں موجود مخصوص ٹشؤز کو تبدیل کیا گیا ہے۔ <sup>12</sup> دیکھیے ذیلی شکل ؛



#### ج-ایک سے زیادہ جینزمیں تغیرو تبدل:

چھ مختلف چوہوں میں کئی جینز تبریل کیے گئے اور نئے پیدا ہونے والے چوہوں میں ۵۹ فی صد تبدیل شدہ جینز موجود تھے۔ 13 نریبرافش میں اس تکنیک کااستعال کرکے مخصوص رنگ کے ذمہ دار جین کو درست کیا گیا۔ 14اسی طرح Arabidopsis نامی پودے میں ایک خاص قتم کے جین میں تبدیلی کرکے اصولی طور پر ثابت کیا گیا کہ اس تکنیک کے ذریعے حاول کی پیداوار کو بڑھایا جاسکتا ہے۔ 15

### د ـ بالاوراثیات کی شخفیق:

جینوم ترمیم میں محققین نے اس تکنیک کو بالاوراثیات یا نسل کے بڑھانے والے ڈی این اے کے نیو کلیکس کی ترمیم میں محققین نے اس تکنیک کو بالاوراثیات یا نسل کے بڑھانے والے ڈی این اے کے نیو کلیکس کی ترمیم کرنے کے لئے بھی استعال کیا ہے۔ Cas9 سے وابسۃ انفیکٹر ڈومین کی جگہ انفیکٹر ڈومین استعال کیا جاتا ہے اور درست ڈی این اے لے کر پروٹین والے مرتب اور درست ڈی این اے سے تبدیل کردیا جاتا ہے۔ 16س تکنیک کی بدولت مختلف ساختیاتی تبدیلیوں کا امکان پیدا ہوا ہے جو انسانی جسم کی نشو ونما یا بیار یوں سے بچاؤ فراہم کرنے کا ذریعہ بن سکتا ہے۔ جس کی مزید تفصیل ہے ہے؛

#### هـ بماريون كاعلاج:

اس تکنیک کو بگڑے ہوئے خلیوں پر بھی لاگو کیا جاسکتا ہے بلکہ اس کے معروف طریقوں کا استعال کرتے ہوئے جسم کے خلیوں تک درستی کے لیے دیگر خلیوں کو بھیجا جاسکتا ہے۔ 17 ایس تحقیق موجود ہے کہ جس میں خلیے کے اندر HIV (کے جراثیم) کے داخلے کو روکنے یا اس تکنیک کا استعال کرتے ہوئے میز بان جینوم میں شامل HIV جینوم کو ہٹا کر ایڈز کی روک تھام اور اس کے علاج کیا جاسکتا ہے۔ نیز موتیا کے خاتے کے بارے میں بھی تحقیقات موجود ہیں۔ 18 گرچہ یہ تحقیقات فی الحال علاج میں جس حدود ہیں۔ 26 اگرچہ یہ تحقیقات فی الحال علاج میں جس۔ 26 حدود ہیں۔ 26 حدود گئیں ہیں۔

#### و- صنعتی استعالات:

تجارتی مقاصد کے طور پر اسے پہلی بار پنیر اور دہی میں استعال ہونے والے بیکیٹر یل اثرات کی پیداوار کو بڑھانے اور وائرل انفیکشن کے خلاف مزاحمت پیدا کرنے کے لیے استعال کیا گیا تھا۔ 19 زراعت میں اس کی ایک صورت جینیاتی طور پر تبدیل شدہ فصلوں کی پیداوار ہے۔اسی طرح مویشیوں کی صنعت میں پیداوار میں اضافہ کرنے کی کوششیں ہو رہی ہیں۔20 اسے کیڑوں اور جڑی بوٹیوں میں کیڑے مار دواؤں اور جڑی بوٹیوں کی خلاف مزاحمت کو پھیلانے کے لئے یا بھاریوں کے پھیلاؤ کو روکنے کے لئے کی ٹیروں کے استعال سے کیڑوں کے نا گوار قسموں کو کھڑول کرنے کے لئے استعال کیا جاسکتا ہے۔21 اس تکنیک کے استعال سے

محققین مجھروں کی خطرناک ملیریا کی اقسام والے جین کے پھیلاؤ کو روکنے میں کامیاب ہوگئے ہیں۔22 ایک اور مثال میسیاٹا کٹس بی ایک اور مثال میسیاٹا کٹس بی ویکسین ہے۔ وائرل جین کے پھیلاؤ اور فقل کو روکنے کے لئے میسیاٹا کٹس بی جینوم کے مخصوص علاقوں کو نشانہ بنایا گیااور CRISPR-Cas9 نے ان کوکاٹ دیا۔23

# ز\_آرایناے میں ترمیم و تبدیلی:

چونکہ آر این اے کے مالیکیولز ڈی این اے کے مقابلے میں مختلف افعال رکھتے ہیں ، لہذا CRISPR-Cas9 دوسرے جینوم ترمیم کے طریقوں سے کہیں زیادہ بہتر اور لچک دار حل پیش کرسکتا ہے۔ 24کیک رخ آراین اے (sSRNA) کی ترتیب میں بھی اس تکنیک کے ذریعہ ترمیم کی جاسکتی ہے۔

### ح ـ عسكرى ميدان مين اس تكنيك كااستعال:

عسکری مقاصد کے لئے اس تکنیک کے استعال اور جینوم تر میم کی تحقیقات کے کافی حصے کی تائید مختلف ممالک کی د فاعی وزار توں نے کی ہے۔ یہ تحقیقات عام طور پر حیاتیاتی یا کیمیائی جنگ کے خلاف فوجیوں کی قوتِ بر داشت بڑھانے پر مر کوز ہیں۔ اس تکنیک میں انسانی کار کردگی کو مزید بہتر اور موثر بنانے کی صلاحیت بھی ہے۔ 25 یہ تحقیقات عام طور پر مختلف جینز کی کھوج پر مر کوز رہتے ہیں جوالیہ جینز کی نشان دبی کرتا ہے اور وہ تناؤ پیدا ہونے سے قبل کے امکانی اثرات کے ساتھ وابستہ ہوتے ہیں اور انہیں کم کرنے کے لیے تجربات کیے گئے ہیں۔ 26 تاہم ، حیاتیاتی اور کیمیائی ہتھیاروں کے خلاف د فاعی آلے کے طور پر انسانوں میں CRISPR-Cas9 کو استعال کرنے کے لئے ابھی مزید شخیق کی ضرورت ہے۔

# ط-انسانیembryos میں ڈی این اے کی تبدیلی:

جینوم تھراپی کے لئے اس کا استعال ہے۔ سن 2015 میں ، جن جیونہوانگ (Junjiu Huang) کی سربراہی جینوم تھراپی کے لئے اس کا استعال ہے۔ سن 2015 میں ، جن جیونہوانگ (Junjiu Huang) کی سربراہی معتقین کے ایک گروپ نے CRISPR-Cas9 کا اطلاق ایسے تغیرات کو دور کرنے کے لئے کیا تھا جس سے β۔ تھیلیسیمیا ہوتا ہے جو کہ خون کے ایک مہلک بیاری ہے۔ اس سے انسانی جنین کے جراثیم سے جڑے ہوئا ہے۔ اس تحقیق میں ، چھ غیر معمولی جنین جو جڑے ہو کا انسانی کی موزوں نہیں تھے استعال کیے گئے تھے۔ تغیر کو صرف ایک ہی برانوں میں درست کیا جاسکتا ہے۔ اگر چہ انچر پور تن کو دو دیگر جنینوں میں بھی درست کیا جاسکتا ہے ، لیکن دوسر سے جینوں میں بھی اس کا اثر نہیں پڑا۔ دیگر تین برانوں میں ، تغیر کو درست نہیں کیا جاسکتا ہے ، لیکن دوسر سے جینوں میں بھی اس کا اثر نہیں پڑا۔ دیگر تین برانوں میں ، تغیر کو درست نہیں کیا جاسکا۔ بتایا گیا ہے کہ یہ جینیکل میں جینوں پر اثر نیزیر اثرات کے سبب کلینیکل استعال کے لئے تیار نہیں ہے۔

# سو كرسير كنيك كے حياتياتى اخلاقيات پراثرات اور مكنه مساكل:

اکیسویں صدی کی اہم دریافتوں میں سے کر سپر کنیک کوسا کنس اور متعلقہ صنعتوں میں بڑے پیانے پر قبول کیا گیا ہے۔ تاہم CRISPR-Cas9 کے تیزی سے عروج کے سبب طب، زراعت، مولیثی اور ماحولیات میں حیاتیاتی اخلاقیات سے متعلقہ نیز معاشر تی اور قانونی مسائل پیدا ہوئے ہیں۔ ممکنہ خطرات اور یہ حیاتیاتی اخلاقیات سے متعلقہ مسائل اگرچہ اس تحقیق کا اصل مقصود نہیں، کیونکہ یہ الگ سے تحقیق کے متقاضی امور ہیں، تاہم ذیل میں ان کا جزوی اور مخضر تذکرہ کیا جارہا ہے تاکہ شرعی اور اسلامی نقطہ نظر سے اس تکنیک کے اثرات کا جائزہ لیے کے لیے ممکنہ جہات سامنے آسکیں۔ کر سپر تکنیک کے حیاتیاتی اخلاقیات پر جواثرات ہیں، وہ درج ذیل ہیں:

### ا ـ ماحولياتي عدم توازن:

حقیق میں غیر متاثر کن اثرات کی گہرائی سے جانچ کی جانی میں ترمیم کرنے والے طریقوں کا استعال کرنے والی سختیق میں غیر متاثر کن اثرات کی گہرائی سے جانچ کی جانی چاہئے۔ اس تکنیک کے ذریعے چو نکہ ایک خاص حد تک پائے جانے والے جینز میں تبدیلی کے بعد بڑھاؤ بر قرار رہے گا، لہذام نسل میں ممکنہ طور پر ہدف کے علاوہ بھی تبدیلی ممکن ہے۔ اس کے علاوہ جینیاتی نسلوں کی ترقی کے ساتھ ہی تغیرات کی تعداد اور اثر میں اضافہ بھی ہوسکتا ہے۔ 27

ایک اور تشویش ناک امکان ہے کہ ماحول میں جینز کو جب دوسری نوع میں منتقل کیا جاسکتا ہے تواس انتقال کے متیجے میں منسلک حیاتیات میں منفی خصوصیات کی ترسیل اور پیدائش ہوسکتی ہے جو جینز کے اندر داخل ہونے والی خصوصیات کو تقسیم اور ان پر کھڑول کو پیچیدہ کرسکتی ہے۔

# ب-صارفين ك لئة ضوابط كاعدم انضباط:

مطلوبہ جینیاتی ترمیمات کے بعد CRISPR-Cas9 کا استعال لیبارٹری سے باہر مارکیٹ میں جینیاتی طور پر تبدیل شدہ حیاتیات (GMOs) کی شناخت اور ان کی تنظیم کو بہت مشکل بنا دے گا۔ لہذا، ریگولیٹری ایجنسیوں، جیسے یو ایس فوڈ اینڈ ڈرگ ایڈ منسٹریشن (FDA) ، یورو پین میڈیسن ایجنسی (EMA) وغیرہ کو غور کرنا چاہئے کہ کیا کوئی GMOs صار فین کے لئے موزوں ہے یا نہیں؟ تاہم ، یہ بالکل معلوم نہیں ہے کہ وحد کرنا چاہئے کہ کیا کوئی CRISPR-Cas9 کے ساتھ بڑھتی ہوئی مارکیٹ میں طلب کے امکانات کا اندازہ کیسے کیا جاسکتا ہے؟! 28 ایک اور تشویش ناک امریہ ہے کہ کئی بڑی کمپنیاں اس کے پیٹنٹ کور جسٹر کرنے کا ارادہ رکھتی ہیں جیسا کہ صنعتی استعال کے لیے ٹر انسجینک (جینیاتی طور پر تبدیل شدہ) حیاتیات اور طبقی مقاصد کے

لئے استعال کیے جانے والے کچھ انسانی جینز کی ترتیب بھی پیٹنٹ کی گئی ہے مگر ان میں ان عالمی ادار وں کے مابین تنازعات اور کساد بازاری عام ہے جس کے انسانیت پر منفی اثرات بالکل واضح ہیں۔<sup>29</sup>

#### ح۔ جینوم ترمیم میں بے تحاشااضافہ کے امکانات:

اس تکنیک کے ذریعے انسانی جر تومہ خلیوں کی ترمیم کرتا ہے جس کی حفاظت مختلف وجوہات کی بناء پر مشکل بھی ہوسکتی ہے، اس لیے حیاتیاتی اخلاقیات کے ماہرین اسے ممنوع قرار دیتے ہیں۔ تاہم ، مطلوبہ خصوصات کو ہماری زندگیوں میں منتقل کرنے کے لئے آہتہ آہتہ CRISPR-Cas9 کو خراب شدہ یا تبدیلی کے بعد بہتر نتائج کی تلاش میں استعال کرنے کی شرح بتدر یج بڑھتی جارہی ہے۔ کیونکہ اس تکنیک سے تبدیل شدہ خلیات یا جینز جن خصوصات کے حامل ہوتے ہیں وہ موجودہ ماحول سے جینیاتی قیود سے نکلنے کی کوشش کرتے ہیں۔البتہ اس تکنیک کو بروئے کار لا کر کھلاڑیوں کی کار کرد گی کو بہتر بنانے ، پُر تشد د سلوک کو روکنے یا فیصلہ کن صلاحیت کو زیادہ کرنے اور دوسروں پر انحصار کو کم کرنے کے لئے استعال کیا جاسکتا ہے۔ 30 گرچہ جین تھرانی اکثر او قات کثیر الفوائد مفادات کے تحت مریضوں کے علاج کے لئے استعال ہوتی ہے، لیکن فوجداری نظام عدل میں اس تکنیک کے ذریعہ پُر تشد د جینز کو درست کرنے ، کے لئے ربییٹر باخطر ناک مجر موں کی ضرورت پڑسکتی ہے جو کہ ملاشبہ بہت بڑارسک ہوگا۔

# د مسکری میدان میں شخفیق اور ضروریات:

فوجی مقاصد کے لئے اس تکنیک کے استعال اور افنرائش کو عمومی طور پر غیر اعلانیہ و غیر محدود سمجھا جاتا ہے اور اسی طرح بنا کسی اجازت کے افواج استعال کرسکتی ہیں۔ اس نقطہ نظر سے حیاتیاتی اخلا قبات کے مام بن کے ہاں ان امور میں عام طور پر فوائد اور رسک کے تصورات سے بے خبر ہو نااور افواج کی ہاہمی رضامندیاور خطر ناک عناصر تک اس کی رسائی کے معاملات بھی زیر بحث آتے ہیں۔<sup>31</sup>

اس سلسلہ میں تاحال غیر واضح مسائل میں سے یہ بھی ہے کہ افواج کی تربیت کے طریقوں، سخت اصولوں، اور قطعی احکامات کومانے کی وجہ سے ان کاعام افراد کے مابین کسی بات جیت کے دوران آزادانه طورير باضابطه رضامند ہو نامشکل ہو تا ہے، چنانچہ جب اضافی طور پر کچھ فوجیوں کو جین تھرایی اور جینوم ترمیم کے ساتھ میدان میں لا ہا جائے گا توام کانی خطرات اور فوائد کو سمجھنے میں د شواری کاسامنا کر نابڑ سکتا ہے۔ <sup>32</sup>اسی طرایک اہم اخلاقی مسکلہ یہ بھی ہے کہ اس طرح کی تکنیک کااستعال افواج میں جاری عدم مساوات کوبڑھا دے گا۔ <sup>33</sup> فی الحال بیہ ایک مہنگی تکنیک ہے۔البتہ کچھ ترقی مافتہ ممالک اینے د فاع کو مزید تقویت دینے کے لئے اس کو استعال کرنے کے بارے میں سوچ رہے ہیں اور بعد ازاں یہ ممالک ترقی بافتہ

ہے۔ PP: 1-32 پاتر قی پذیر ممالک پر حملے بھی کر سکتے ہیں۔ جس سے صورت حال مستقل کشید گی کا ماعث بن سکتی ہے ، جو کہ

یں ، دنیا بھر میں امن واستحکام کاماحول کا توازن خراب کرنے کابڑ اسبب ہوگا۔

# ھ۔اعضاکی پیوندکاری کے لئے خیالاتی جانوروں کی نسل:

اعضا کی پیوند کاری زندہ عطیہ دہندہ سے صحت مند عضو لے کر کسی شخص میں ایک ایسے عضو کی تبدیلی ہے جو اس کے جم میں درست کام نہیں کر سکتا ہے۔ اس کا بنیادی مقصد مریض کی زندگی کو بچانا اور معیار زندگی کو بڑھانا ہے جس میں بسااو قات اعضاء کے کام نا کرنے کی صورت میں ناکامی کا خطرہ میا ارتباہے۔ 34 اس تکنیک کے ماہرین ایسے جانوروں کی افخرائش کا ارادہ رکھتے ہیں جن کے اعضاء میں انسانی خلیات بھی داخل ہوں اور بوقتِ ضرورت دیگر اسی نوع کے جانوروں کو یہ اعضاء فراہم کرکے انسانی خصوصیات سے بہرہ ورکیا جاسکے۔ اگرچہ یہ ابھی تجرباتی حد تک ہے تاہم اس طرز میں دو اہم امور کو خصوصیات سے بہرہ ورکیا جاسکے۔ اگرچہ یہ ابھی تجرباتی حد تک ہے تاہم اس طرز میں اور دوسرا یہ کہ اضائی نریر بحث لایا جاتا ہے؛ اول یہ کہ فطرت کے حکم کی خلاف ورزی کے اصول کیا ہیں اور دوسرا یہ کہ اضائی عوار ضاور قوانین جس کی وجہ سے حیاتیات کے ساتھ بہتر سلوک کرنے کے احکامات کی تنفیذ کی جاتی ہے، اس کا دائرہ کار کیا ہوگا؟ نیز اس نوع کی حیاتیات کو انسان یا جانور کس کی حیثیت سے قبول کیا جائے گا۔ پچھ میں انسان سے پیدا ہونے والے خلیوں کے ساتھ حیاتیات تیار کرنے کی طاقت بھی ہوسکتی ہے۔ البتہ اس میں انسان سے پیدا ہونے والے خلیوں کے ساتھ حیاتیات تیار کرنے کی طاقت بھی ہوسکتی ہے۔ البتہ اس میں انسان سے بیدا ہونے والے خلیوں کے ساتھ حیاتیات تیار کرنے کی طاقت بھی ہوسکتی ہے۔ البتہ اس خصوصیات سے ناہی حیاتیاتی ماحول پر کوئی منفی اثر مر تب ہوگا اور نہ ہی جانوروں کی اضائی حیثیت متاثر ہوگی انسانی شعور کو بہنچ کے گا۔ 35

### و-جانورون کی بهبود و فلاح اور و قار:

جانوروں پر اس تکنیک کااطلاق دورانِ علاج جانوروں کی فلاح و بہبود سے جڑے حیاتیاتی اخلاقیات کے قواعد کو خطرناک حد تک متاثر کرتی ہے۔ ہدف شدہ جینوم میں تبدیلی کے دوران امکان ہے کہ کوئی اور بیاری یا مختلف منفی ضمنی اثرات پیدا ہو جائیں جو خطرناک یا لاعلاج ہوں اور ایسی صورت حال بلاشبہ جانوروں کی فلاح و بہبود پر منفی اثر ڈالے گی۔ <sup>36</sup>اسی طرح پچھ لوگوں کا خیال ہے کہ اس طرح کی تکنیک کا جانوروں پر بے رحمانہ استعال سراسر ظلم ہوگا کیونکہ جانور ہماری مددیا ہمیں زندہ رکھنے کاذر بعہ ہیں جس کے بدلے انہیں نقصان دینا درست نہیں بلکہ یہ انسانیت کو ان پر مزید حاوی کر دینے کے متر ادف ہے۔ جبکہ فریق مخالف کا کہنا ہے کہ یہ بکنیک جانوروں کے حقوق، فلاح و بہبود اور و قار کو بری طرح متاثر نہیں کرے فریق ہانور جینوم ترمیم تکنیک جانوروں کے دریعہ زیادہ بہتر اور فعال ہو جائیں گے۔ الغرض، اس معاملے پر

۔ متضاد آرا <sub>و</sub> کاوجو داس بات کی نشاند ہی کرتا ہے کہ مذکورہ حیاتیاتی اخلاقیات سے جڑے مسائل طویل عر سے

تك زير بحث رہيں گے۔

### ز\_CRISPR-Cas9 كاانساني جراثيم مين استعال اور خطرات:

انسانی جرا تیم میں ترمیم کی اس تکنیک کے مکنہ استعالات نے علین اضلاقی مباحث کو جنم دیا ہے۔ اگر ترمیم کے دوران بیہ تکنیک یا تجربہ ناکام ہوجائے یا نقصان دہ عوار ض پیدا ہوجائیں تو پھر کئی مسائل کا پیش خیمہ بن سکتی ہے۔ مثال کے طور پر بیہ ممکن ہے کہ نقصان دہ جرا تیم کی شکل میں جینز میں ترمیم شدہ کی شکل اختیار کر سکتی ہیں نئی جنم لیا الحینیں یا تبدیلیاں اگلی نسلوں میں منتقل ہوجائیں۔ جو کہ مستقل شکل اختیار کر سکتی ہیں نئی جنم لینے والی نسلوں میں مختلف فتم کی منفی تاثرات اور عادات کا پیدا ہو ناعین ممکن ہے۔ اس تکنیک کے ذریعے انسانی جین میں اولین تجربہ کے دوران تبدیلی کرنے والی چین کے سائنس دان Huang اور اس کی ٹیم نے انسانی جین میں اولین تجربہ کے دوران تبدیلی کرنے والی چین کے سائنس دان Huang اور اس کی ٹیم نے بیہ مشاہدہ کیا کہ جین میں غیر منطق اور غیر متو تع تغیرات پیدا ہوئے ہیں جن کو دیکھتے ہوئے حقیق کی کسی بیشگی منصوبہ بندی کے بغیر ختم کر دیا گیا تھا۔ 3 دجینز میں غیر مبدف شدہ تبدیلیاں بنیادی طور پر غیر ادادی کا باعث بن سکتے ہیں۔ اس طرح جنین میں ضمنی منفی اثرات کی پیش گوئی پیدائش سے پہلے نہیں کی جاسکتی ہیں ابک کے مبدیلی بنیاں کی موت یا مکل تبدیلی کا باعث بن سکتے ہیں۔ اس طرح جیوٹے جیوٹے گروپ ہی کھرول کیے جاسکتے ہیں تو کہ ایک بہت بڑار سک ہے۔ 3 دکھور کیا جانے والے باتی خیر واضح رہیں گے جو کہ بلاشک مشکلات میں اضافہ ہوگا۔ نیزاس حقیقت پر بھی غور کیا جانا چاہئے کہ بہت کہ بوالی گی مشکلات کے واضح ہونے اور ان کا حل تلاش کرنے میں بھی سالوں لگ سکتے ہیں۔ وقت کٹ نا معلوم اور غیر واضح رہیں گے جو کہ بلاشک مشکلات میں اضافہ ہوگا۔ نیزاس حقیقت پر بھی غور کیا جانا چاہئے کہ بہت کہ بہت کی بیاں امکانی مشکلات کے واضح ہونے اور ان کا حل تلاش کران میں بھی سالوں لگ سکتے ہیں۔ وقت کٹ باموان ہوں گ

دوسرا حیاتیاتی اخلاقیات کی روشنی میں پیداہونے والا مسلہ جین کی ترمیم پر آنے والے لاگت ہے کیونکہ یہ ایک مہنگی تکنیک ہے۔ اگرچہ امیر ممالک کے خاندان اس لاگت کو بر داشت کر سکتے ہیں لیکن ترقی پذیر ممالک کے کنے کے لیے یہ قدرے مشکل ہوگا۔ 40جس سے دیگر ممالک کے بچوں کے مقابلے میں ترقی یافتہ ممالک میں پیدا ہونے والے بچے مختلف خصوصیات جیسے عقل و ذہانت اور جسمانی حالت کے لحاظ سے غیر منصفانہ فائد واٹھانے کا باعث بن سکتے ہیں۔

بالفرض، اگریہ تکنیک کامیاب ہو جاتی ہے تو پھر پیش آنے والے بائیوایتھیکل مسائل میں بہ طور خاص یہ ہوسکتا ہے کہ انسانی جسم متغیر تبدیلیوں کو برداشت کرسکتا ہے۔ جس سے انسانی نوع کی افٹرائش اور کا ئنات میں اس کے مقام بارے نئے سوالات پیدا ہوں گے کہ کیا یہ ممکن ہے کہ مستقبل میں لو گوں کی جلد کارنگ تبدیل کیا جاسے؟! چونکہ افراد کی خصوصیات کا تعین خون کی مختلف اقسام اور ترتیبات کے بجائے جینوم ترمیم سے کیا جاسکے گا۔ لہذااس امکان پر بھی غور کیا جانا چاہئے کہ مختلف جسمانی اور ذہنی صحت والے بچے بھی اسی تکنیک سے پیدا ہو سکتے ہیں۔

دوسرامسکہ یہ ہے کہ جینوم ترمیم کے ذریعہ پیدا ہونے والے بچوں کی قسمت کیا ہو گی؟ جینوم میں ترمیم شدہ بچوں کی جانب سے ناپیندیدہ اثرات کی صورت میں کیسے رضامندی حاصل کی جائے گی اور کیا یہ بچے معاشر سے کے اثرات اور ماحول کو اسی طرح قبول کریں گے جیسے اصل جینوم والے بچہ کے آباء و اجداد کرتے آئے ہیں؟! 41

دسمبر 2015 میں معاشرتی واخلاقی اور حیاتیاتی اخلاقیات سے متعلقہ امور پر تبادلہ خیال کرنے کے لئے انسانی جین میں ترمیم سے متعلق بین الاقوامی اجلاس بلایا گیا۔ اس اجلاس کے نتائج میں یہ نتیجہ اخذ کیا گیاکہ مناسب قانونی اور اخلاقی ضوابط کے مطابق بنیادی اور کلینیکل تحقیقات کو جاری رکھنا چاہئے۔ تاہم انسانی جینز کی ترمیم جو انسانوں میں موروثی تبدیلیوں کا سبب بنتا ہے، اسے غیر واضح اور ممکنہ حد تک مضر پایا گیا اور اس بات پر زور دیا گیا کہ جب تک حیاتیاتی اخلاقیات، معاشرتی، قانونی اور تکنیکی امور سے متعلقہ مسائل خدشات کا کوئی حل تلاش نہیں ہوتا ہے، انسانی جراثیم سے متعلق CRISPR-Cas9 کا استعال ملتوی کردیا جانا چاہئے۔ 42

# ح-مستقبل میں اس تکنیک کی جہات کا تعین:

یہ بحث عام طور پر انسانی خلیوں میں جینوم ترمیم کی تکنیک کے استعال سے پیدا ہونے والے معاشر تی وحیاتیاتی اضلاقیات کے مسائل اور ان کے قانونی نتائے پر مرکوز ہے۔ سائنس دان عام طور پر اس بات پر متفق ہیں کہ اس تکنیک کو انسانی بیاریوں کے مختف النوع نمونوں کی تشکیل اور بیاریوں کی نشو ونما میں کمی کی مکنہ جہات کو سیحفے میں استعال کرنے کی اجازت ہونی چاہئے۔ تاہم ، بے لاگ استعال یا مختف ایجنسیز تک اس کی رسائی یا دیگر اضافی مقاصد کے لیے اس پر پابندی ہونی چاہئے۔ جب اخلاقی امور ، حفاظت سے متعلق خدشات اور اس کے اطلاق کے دور ان پائی جانے والی دشواریوں کو ایک ساتھ سمجھا جاتا ہے تو بیپیش گوئی کی جاتی ہے کہ مستقبل قریب میں انسانی جنینوں میں جینوم ترمیم شاید اتنا جلدی ممکن نہ ہو۔ اس طرح ، مور وثی جینیاتی تغیر ات کا خطرہ ممکنہ علاج کے فوائد سے زیادہ ہو سکتا ہے اور بیہ جان بوجھ کر نقصان کے اصول کو متاثر کرتا ہے۔ بہر حال ، یہ بات واضح ہے کہ سائنس دان مستقبل میں خلیوں میں حلیوں میں حلیوں میں کا طرح ، موروثی جینیا بی خلیوں میں اگریہاں ذکر کر دہ امور کا صل تلاش کیا جائے۔ 43

اس اعتبار سے اس بحکنیک کے ممکنہ اثرات کو فراموش نہیں کرنا چاہئے۔ CRISPRCas9 صرف لوگوں سے متعلق ساجی اور بائیوایتھیکل (حیاتیاتی اخلاقیات کے ) امور بارے نہیں ہے۔ دوسرے حیاتیات اور ماحولیات کے ساتھ تعاملات ، جیسے خطرے کی تشخیص میں جان بوجھ کر نقصان کے اصول پر غور کرنا ، ماحولیاتی انحطاط کورو کئے کے لئے حفاظتی اقدامات یا جانوروں اور زراعت سے متعلق مصنوعات کی جینیاتی اضافے میں ممکنہ استعال پر بھی تبادلہ خیال کیا جانا چاہئے۔ 44

### كرسير تكنيك اوراسلامي تعليمات كامقدمه:

جیساکہ اس بات کا تذکرہ کیا جاچکا ہے کہ اس بحنیک کے بنیادی طور پر اضلاقی و حیاتیاتی اعتبار سے نقصانات پر بحث جاری ہے اور انہی مباحث کے ضمن میں کر سپر کی ممانعت یا جزو قتی روک تھام کی صدا ئیں سائی دے رہی ہیں۔ ایسے میں اسلامی نقطہ نظر کو بیان کر نا خاصا تحقیق کا متقاضی امر ہے۔ اس لیے ہماری اس تحریر میں بھی بھی بہو غالب نظر آئے گا کہ ہم اس کو مقدمہ کی صورت میں پیش کر رہے ہیں اور ان سوالات کی گہرائی و گیرائی کو پر کھنے کی کو شش کر رہے ہیں جو اسلامی نقطہ نظر کو مزید کلھارنے کا سبب بن سکیں۔ تاہم ایسے حالات میں جبہ اسلامی نقطہ نظر ابھی تک ممکل طور پر کسی متیجہ تک نہیں پہنی سکیں۔ تاہم ایسے حالات میں جبہ اسلامی نقطہ نظر ابھی تک ممکل طور پر کسی متیجہ تک نہیں پہنی سکا سبب بی حوالفرادی تحقیق کرسے ہیں اس جا جوالفرادی تحقیق کرسے ہیں اس جا بھی سکی ہیں اس جیسے جوالفرادی تحقیق کرسے ہیں اس کا اب بیات بادر ہے کہ اسلام میں اس جیسے حالت میں مداخلت یا چھٹر چھاڑ کا تعلق ہے تو اس میں ابھی تک فقہاء و مختلف فقہی ادارے ابتدائی خاکوں سائل خلوں سائل تقور ، انسانی خلوں سائل تی تو اعد و ضوابط کا ہی اصلا عمل و قار کی بحال کا تھور ، اللہ کی تخلیق میں چھٹر چھاڑ کا حق ، انسانی خلیوں یا جینز کی مزید بہتری کے تصور کی و قار کی بحال کا تصور ، اللہ کی تخلیق میں چھٹر چھاڑ کا حق ، انسانی خلیوں یا جینز کی مزید بہتری کے تصور کی حیثیت۔ اسلامی نقطہ نظر سے یہ بحث محض انہی چار بہلووں کے گرد ہی گھو متی ہے۔ اس ضمن میں اسلام کا حیث بیار پہلووں کے فاتھہ کے خاتمہ کے لیے جو اسلوب مقدمہ کے طور پر پیش کیا جارہا ہے ؛

# اسلامی تعلیمات میں جینیاتی بھاریوں سے خمٹنے کے ضوابط:

نسب کا تحفظ شریعت اسلامیہ کے بنیادی اصولوں میں سے ایک ہے۔ اس کا عدم شرعی از دواجی تعلقات کے بغیر یعنی زنا یا اولاد کے حصول میں تیسرے فریق کے ملوث ہونے کی نشان دہی کرتا ہے۔ نیز پاکیزہ نسب کے تحت ہی مسلمانوں کو صحت مند اولاد پیدا کرنے کی ترغیب دی گئی ہے۔ 45 چنانچہ ہر مسلمان کی یہ خواہش ہوتی ہے کہ اس کے ہاں صحت مند بچے کی پیدائش ہواور وہ اس کے لیے اپنے رب کے ہاں ملجی ہوتا ہے۔ اور یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ خدا انسانوں کو پیدا کرتا ہے، اور سب کچھ اس کے علم اور مرضی کے

مطابق ہوتا ہے۔ <sup>46</sup>اسی طرح یہ اسلامی تعلیمات کے لحاظ سے پختہ روایت ہے کہ انسان 'پاکیزہ نسل 'مانگے جے مسلم ساج اور مذہب میں الیی اولاد سے تعبیر کیا جاتا ہے جو والدین کے لیے د نیا اور آخرت کی زندگی میں خوشیاں لائے۔ <sup>47 بع</sup>ض مسلم مفکرین اس اصطلاح کا ترجمہ 'صحت مند اولاد جو بیاریوں سے پاک ہو' بھی کرتے ہیں۔

مسلم علاء کے در میان جینیاتی تکنیکز کے اخلاقی مسائل جیسے کئی موضوعات بحث کا حصہ بن پکے ہیں جو اولاد میں جینیاتی پیاریوں کی منتقل کو روک سکتے ہیں۔ اور طور پر کئی علمی سوالات عام صرف اس امر کے گرد گھومتے نظر آتے ہیں بالخصوص یہ کہ آیا الی تکنیکز اسلامی نقطہ نظر سے جائز ہیں یا نہیں؟ اس سے قبل شاید انسانی تولیدی کلونگ سمنیک نے سب سے زیادہ توجہ مبذول کرائی ہے۔ اگرچہ انسانی تولیدی کلونگ میں بیاری سے پاک بیچ پیدا کرنے کی بڑی صلاحیت ہے، لیکن مسلم علاء کی اکثر بت اس سمکنیک کو شرعی اصولوں کے خلاف ما نتی آئی ہے اور اس لیے ابھی تک اسے جائز قرار نہیں دے رہی۔ 84 جس کی وجہ شرعی اصولوں کے خلاف ما نتی آئی ہے اور اس لیے ابھی تک اسے جائز قرار نہیں دے رہی۔ 84 جس کی وجہ سے کہ اسلام میں پیدائش کی اجازت صرف شادی شدہ جوڑوں یعنی شرعی میاں اور بیوی کو حاصل ہے۔ تاہم، انسانی تولیدی کلونگ کے لیے کسی پر رانہ تعاون (یعنی نظفہ) کی ضرورت نہیں ہوتی ہے اور اس میں تیجہ کہ اسلام میں پیدائش کی اجازت ہے۔ اسلام کی خور ورج ہو گیا ور انسانی نولیدی کلونگ کا دریت اور خاندان کی بنیادوں کی خلاف ورزی ہوگی اور انسانی نسب میں انتشار پیدا ہوگا۔ 49 نیز اسلام کا یہ حکم انسانی حسب و نسب کے تحفظ اور بیادی انسانی و معاشرتی حقوق کے لوازم میں سے ہے اور سے بھی معلوم ضابطہ ہے کہ معاشرے کے مفاد کا بنیادی انسانی و معاشرتی حقوق کے لوازم میں سے ہے اور سے بھی معلوم ضابطہ ہے کہ معاشرے کے مفاد کا کلونگ کا استعال اسلام میں حائز نہیں ہے۔

ارے فتوی جاری ہیں، بین الا قوامی اسلامی فقہ اکیڈمی نے جینیاتی انجینئر نگ اور انسانی جینوم کے بارے میں ایک فتوی جاری کیا جس میں جینیاتی حوالوں سے مشاورت، شادی سے پہلے جینیاتی اسکرینگ، قبل از پیدائش جینیاتی تشخیص کے ساتھ ساتھ نوزائیدہ بچوں کی پیدائش جینیاتی تشخیص کے ساتھ ساتھ نوزائیدہ بچوں کی اسکریننگ کے مسائل شامل بحث تھے۔اس میں ان تمام طریقوں کو جائز قرار دیا گیا، بشرط یہ کہ یہ شرعی اصولوں کے مطابق ہوں اور ان سے کوئی نقصان یا شریعت کی پیامالی لازم ناآ ئے۔البتہ پی جی ڈی (-Pre) استوال کے مطابق ہوں اور ان سے کوئی نقصان یا شریعت کی پیامالی لازم ناآ ئے۔البتہ پی جی ڈی (-پیاستوں کے مطابق ہوں اور ان سے کوئی نقصان یا شریعت کی بیامالی لازم ناآ کے۔البتہ پی جی ڈی دی استوں سنجالے جائیں تاکہ وہ غلط طریقے سے یاغلط نمونوں میں نہ مل جائیں۔ 50 اگر چہ PGD کے نتیج میں بیار سنجالے جائیں تاکہ وہ غلط طریقے سے یاغلط نمونوں میں نہ مل جائیں۔50 اگر چہ PGD کے مطابق پری

ہے، لیکن حمل کے خاتے کی اجازت جنین کی عمر پر منحصر ہے۔ 120 دن سے کم عمر کے جنین کے لیے حمل کو ختم کرنا جائز سمجھا جاتا ہے اگر یہ سگلین طور پر خراب یا بیار ہو اور مال کی زندگی کو نقصان پہنچا سکتا ہو۔ دوسری طرف 120 دن سے زیادہ عمر کے جنین کے لیے حمل ختم کرنا غیر قانونی وغیر شرعی قرار دیا گیا ہے کیونکہ اس عمر میں جنین کی اخلاقی حثیت پہلے سے ہی ہوتی ہے۔ تاہم، اس مرحلے پر مال کی جان بچانے کے لیے حمل کو ختم کرنا استثنائی طور پر جائز قرار دیا گیا ہے۔ 2010 کا یہ فیصلہ سومیٹک (Sometic) اور جراثیمی جین تھر اپی دونوں کے احکام کو بھی متضمن ہے۔ سومیٹک جین تھر اپی کو صرف اسی صورت میں جائز سمجھا جاتا ہے جب اس میں بیاری کے علاج یا بیاری کو کم کرنے کے زیادہ امکانات ہوں اور کوئی متبادل علاج بھی دستیاب نہ ہو۔ البتہ اگر یہ مریضوں کو نقصان پہنچاتی ہے یا گر اس سے نسب میں البحق پیدا ہوتی ہے تواس میں تھر اپی کی بھی اجازت نہیں ہے۔ نیز انسانی خصوصیات جیسے جسمانی خصلتوں کو بڑھانے کے لیے اس میں میں جائز سانگ کے لیے اس

اس ساری تفصیل سے بیہ امر واضح ہوتا ہے کہ غیر طبتی مقاصد کے لیے کسی تخلیق میں ترمیم کرنا اسلام میں ناجائز ہے کیونکہ ایسا مقصد شریعت کے مطابق درست نہیں ہے ،بلکہ اسے انسانی و قار کی خلاف ورزی نصور کیا جاسکتا ہے۔ <sup>52</sup> چنانچہ نقصان کورو کئے کے ساتھ ساتھ زندگی اور نسب کے تحفظ کے اصولوں کو انسانی جینیاتی بھنیک کے فتووں میں سب سے زیادہ اجا گر کیا گیا ہے۔ بہر حال، ہر بھنیک مختف خدشات کو جنم دے سکتی ہے جن پر احتیاط سے بحث کی جانی چاہیے۔ اس لیے، اسلامی نقطہ نظر سے خدشات کو جنم دے سکتی ہے جن پر احتیاط سے بحث کی جانی چاہیے۔ اس لیے، اسلامی نقطہ نظر سے گئے مندر جہ بالااخلاقی خدشات کی تحقیق بھی ضروری ہے۔

تاہم یہاں ضروری ہے کہ ہم سائنس اور تکنیک کے بارے اسلام کے ضوالط اخلاقیات کا بھی تذکرہ کر دیں تاکہ آگے بڑھنے سے قبل ہمیں ان اسلامی اصولوں اور بنیادوں کا علم ہو جائے جن کے ذریعے کسی بھی نئی اصطلاح یا بکنیک کو ہم قبول یار د کر سکتے ہیں؛

### سائنس اور تكنيك بارك اسلام كاضابطه اخلاق:

تھر ابی کااستعال بھی غیر قانونی ہے۔

اسلام دین توحید بعنی اللہ (اپنے خالق) کی وحدانیت کا درس دینے والا مذہب ہے جس کی بنیاداس اعلان پر ہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں۔ توحید (خداکی وحدانیت) کا یہ اعلان مسلمانوں کے عالمی نقطہ نظر اور ان کے طرز زندگی پر سب سے زیادہ اثر ڈالتا ہے۔ 53اس سلسلہ میں مسلمانوں کا پختہ یقین ہے کہ اللہ ہی وہ ذات ہے جس نے پوری کا ئنات کو اپنی سنت (اللہ کے قانون) کے مطابق پیدا کیا ہے اور اس پر حکومت

کرتا ہے۔انسانیت کے لیے رہنمائی کے طور پر، اس نے قرآن اور سنت کے ذریعے شریعت (اسلامی قانون)
کو نازل کیا ہے۔ توحید کا یہ عالمی نظریہ مسلمانوں کو اپنی زندگی کے تمام پہلوؤں میں کوئی بھی اخلاقی فیصلہ
کرتے وقت مستعدر ہے اور شریعت کی تقمیل کے لیے کوشش کرنے کی ترغیب دیتا ہے کیونکہ وہ قیامت کے
دن اپنے تمام اعمال کے لیے جواب دہ ہوں گے۔ 54 شریعت کے علاوہ، فقہ، جو شریعت کے بارے میں علاء
کی تفہیم اور تشریخ پر بنی ہے، مسلمانوں کے لیے اس بات کا تعین کرنے کے لیے تکمیلی حوالہ کے طور پر کام
کرتی ہے کہ آیا کوئی عمل صحیح ہے یا غلط۔ چنا نچہ ایسے مسائل سے خطنے کے عمل کو جن کا قرآن و سنت میں
براہ راست کوئی حوالہ نہیں ہے، جیسے سائنس اور تکنیک میں اضلاقی مسائل، اجتہادی آراء سے حل کیے
جاتے ہیں۔ مسلم فقہاء اگرچہ عمومی طور پر دونوں فتم کے ذرائع کی بنیاد پر متعلقہ شواہد کا جائزہ لیتے ہیں اور
دیگر شرعی ذرائع جیسے اجماع (مسلم فقہاء کا اتفاق)، قیاس (مشابہتی استدلال)، استصحاب (قیاس کا تسلسل)،
دیگر شرعی ذرائع جیسے اجماع (مسلم فقہاء کا اتفاق)، قیاس (مشابہتی استدلال)، استصحاب (قیاس کا تسلسل)،

اکثر ایبا ہوتا ہے کہ مقاصد شریعت کے نقط نظر سے بھی ان مسائل پر غور کیا جاسکتا ہے، جس کے تحت اس بات کو بقینی بنایا جاتا ہے کہ فیصلہ ان مقاصد اور شریعت کی بنیادی روح کے عین مطابق ہونا چاہیے، جس کا بنیادی مقصد انسانوں کے لیے مصلحت (فائدہ) اور نقصان (مفسدہ) کوروکنا ہے۔ اسلامی نقطہ نظر میں، فائد اور نقصان کی تعریف اس طرح ہوتی ہے، جس کے تحت شرعی اصولوں سے مطابقت نظر میں، فائد اور نقصان کی تعریف اس طرح ہوتی ہے۔ جس کے تحت شرعی اصولوں سے مطابقت تین درجوں میں تقسیم کیا گیا ہے، یعنی ضروریات، حاجیات اور تحسینیات۔ ضروریات، شریعت میں پائچ چیزوں کے تحفظ سے متعلق ہیں جو انسانی فلاح کے لیے ضروری ہیں، یعنی مذہب، زندگی، عقل، نسب اور چیزوں کے تحفظ سے متعلق ہیں جو انسانی فلاح کے لیے ضروری ہیں، یعنی مذہب، زندگی، عقل، نسب اور ملل و جائیداد۔ <sup>77</sup> بعض علاء نے انسانی و قار کو بھی لوازم میں شامل کیا ہے۔ <sup>85</sup> حاجیات انسانوں کی خرور یات کو پورا کرنے کے لیے درکار ہیں۔ تحسینیات، ان تینوں میں سے کم اہمیت کی حامل ایس لیس کین مشکلات کو دور کرنے کے لیے درکار ہیں۔ تحسینیات، ان تینوں میں سے کم اہمیت کے حامل انسانوں کے مفادات کو پورا کرنے کے بارے میں ہیں لیکن یہ انسانوں کی زندگی کے معیار کو بڑھا سکتے ہیں۔ <sup>95</sup>مثلاً حرام مفادات کو پورا کرنے کے بارے میں ہیں لیکن یہ انسانوں کی زندگی کے معیار کو بڑھا سکتے ہیں۔ <sup>95</sup>مثلاً حرام مفروری سے ہو اس لیے اس طرح کے عمل کو اسلام میں ضروری سمجھا جاتا ہے۔ با قاعدگی سے کھانے سے پہلے دھونے کو تحسین سمجھا جاتا ہے۔ با قاعدگی سے کھانا کھانا حاجیات میں سے سمجھا جاتا ہے، جب کہ کھانے سے پہلے موردی سمجھا جاتا ہے، جب کہ کھانے سے پہلے دھونے کو تحسین سمجھا جاتا ہے۔ با قاعدگی سے کھانا کھانا حاجیات میں سے سمجھا جاتا ہے، جب کہ کھانے سے پہلے دھونے کو تحسین سمجھا جاتا ہے۔ با قاعدگی سے کھانا کھانا ماجیات میں سے سمجھا جاتا ہے، جب کہ کھانے سے پہلے دھونے کو تحسین سمجھا جاتا ہے۔ باقاعدگی سے کھانا کھانا حاجیات میں میں سے سمجھا جاتا ہے، جب کہ کھانے سے پہلے د

مزید برآں، قواعد فقہیہ (اسلامی قانونی مآخذ) بھی مسلمانوں کے لیے اخلاقی فیصلہ کرنے میں اہم حوالہ جات ہیں۔اصولوں کے بید عمومی لیکن جامع بیانات مسلم فقہاء نے پوری ایمان داری کے ساتھ قرآن

وسنت کی نصوص کی بنیاد پر اخذ کیے ہیں۔ موجودہ بحث کے تناظر میں درج ذیل جامع ترین اسلامی قانونی احکام درج ذیل ہیں؛ 61

- 1. اليقين لا يزول بالثك
  - 2. الضرريزال

مذکورہ بالا میں سے ہر ایک کے تحت متعدد ذیلی قوانین و قواعد میسر ہیں۔ چونکہ سائنس اور تکنیک میں اضلاقی مسائل پر غور وخوض میں اکثر نقصان اور فائدے کا جائزہ کرنا مقصود ہوتا ہے، اس لیے پیش نظر بحث سے متعلقہ معروف ذیلی قوانین یا قواعد کلیہ مندر جہ ذیل ہیں؛<sup>62</sup>

- 1. لا ضرر ولا ضرار
- 2. الضرريد فع بقدر الامكان
  - 3. الضررلايد فع بمثله
- 4. دره المفاسد إولى من جلب المصالح
- 5. تحتمل إخف المفسد تين لد فع إعظمها
- 6. ليحتمل الضرر الخاص لد فع الضرر العام

مذکورہ بالا قوانین کے علاوہ مسلم علاء کے ہاں زیر بحث مسائل سے متعلق سابقہ علمی کام اور قاویٰ مسلمانوں کے لیے رہنمائی کے طور پر بہت مددگار ہیں۔ مثال کے طور پر فقہاء انسانی زندگی کے آغاز سے متعلقہ مسائل یا اسقاط حمل کے بارے میں پہلے سے موجود علمی کاموں اور فقاوی جات کا حوالہ دیتے ہیں۔ خاص طور پر انسانی اسٹیم سیل کی تحقیق بارے جو اخلاقی مسائل زیرِ غور آئے تھے ان کا ذکر۔ <sup>63</sup>چو نکہ ہیں۔ خاص طور پر انسانی اسٹیم میں جین تر میم بنیادی طور پر طبق مقاصد کے لیے تیار کی گئ ہے، اس لیے جینیاتی بیاریوں کی منتقلی کی روک تھام کے بارے میں پہلے سے معلوم اسلامی نقطہ نظر کا جائزہ اس میں بیدا ہونے والے سوالات کا کسی حد تک جواب دیتا ہے، البتہ اس میں جو عوامل اس بحث کو مزید تکھارتے ہیں، وہ درج ذیل ہیں؛

# الف-كرسير تكنيك كي مستقبل مين حفاظت اورافاديت:

اس تکنیک سے انسانی جین میں ترمیم اگرچہ ایک جدید کام ہوگا تاہم بذات خود اس تکنیک کی حفاظت اور مستقبل میں اس کی افادیت بارے سائنس دانوں اور عوام دونوں کی طرف سے سنگین خدشات پائے جاتے ہیں۔ چونکہ یہ تکنیک تکنیک ایک نٹی کاوش ہے، اس لیے ابھی تک کئی میکائی رکاوٹوں پرمکل

طور پر قابو نہیں پایا جاسکا، جن میں بہ طور خاص طور پر غیر مدفی تبدیلی کے مسائل ہیں۔ 64سی طرح جن جینز میں تبدیلی درکار ہے ان کے عملی کر دار اور اس کے نتیج میں پیدا ہونے والے بچے بلکہ بعد کی نسلوں پر اس تر میم کے مضمرات بارے بھی غیریفینی صورت حال کاسامنا ہے۔ 65اس ضمن میں سب سے اہم اخلاقی واسلامی نقطہ نظر سے سوال یہ اٹھایا گیا ہے کہ کیا اس تکنیک کا استعال کرتے ہوئے انسانی جراثیمی جین میں تر میم کی اجازت اس نوع کے خدشات کے ماوجود دی جاسکتی ہے مانہیں؟

اسلامی نقطہ نظر سے اس بحکنیک کے اضلاقی پہلو کے بارے میں غور و فکر کرتے ہوئے مسلم مفکرین نے ممکنہ حفاظت اور افادیت کے تمام اہم پہلوؤں کو شامل بحث رکھا ہے۔ ابھی تک کی تحقیق میں اس سحکنیک سے پیداشدہ خطرات اور غیر لیتی کی صورت حال ایک ایسی وجہ ہو سکتی ہے جس کے سبب اسے ناجائز قرار دیا جائے۔ کیونکہ ممکنہ خطرات اور فولکہ کے در میان توازن سارے قضیہ کو پیمر تبدیل کر سکتا ہے۔ اسلام نے اولاد میں ممکنہ طور پر مہلک جینیاتی بیاری کی منتقلی کو روکتے کی بہت زیادہ حوصلہ افزائی کی ہے۔ اسلام نے اولاد میں ممکنہ طور پر مہلک جینیاتی بیاری کی منتقلی کو روکتے کی بہت زیادہ حوصلہ افزائی کی ہے کیونکہ اس میں انسانی زندگی اور نسب کا تحفظ ہے۔ تاہم، اس طرح کا مقصد الی تکنیک کے استعمال سے حاصل نہیں کیا جانا چاہیے جو شرعی اصولوں کے مطابق نہ ہو مثال کے طور پر مریضوں یا آنے والی نسلوں کو خاصل نہیں کیا جانا چاہیے جو شرعی اصولوں کے مطابق نہ ہو مثال کے طور پر مریضوں یا آنے والی نسلوں کو تقصان پہنچانا۔ چنانچہ اس سکنیک کی اجازت صرف اس صورت میں دی جاسحتی ہے جب اسے محفوظ اور موثر میں کیا جائے۔ آگر والدین مختلف طریقوں میں سے کسی ایک کا احتجاب کرنا چاہیے ہیں، توانہیں الی نہیں کیا جاسکتا۔ آگر والدین مختلف طریقوں میں سے کسی ایک کا احتجاب کرنا چاہیے ہیں، توانہیں الی مکنیک کا احتجاب کرنا چاہیے جو کم نقصان پہنچا سکے۔ صرف اس امر کو دیکھ کر کہ و کہ کرنا جانا چاہیے۔ جو کم نقصان پہنچا سکے۔ صرف اس امر کو دیکھ کر کہ و کہ کرنا جانا چاہیے۔ جو کم نقصان پہنچا سکے۔ صرف اس امر کو دیکھ کر کہ و کہ کرنا جانا چاہیے۔ جو کم نقصان پہنچا سکے۔ صرف اس امر کو دیکھ کر کہ و کیکہ کو بیا جانا چاہیے۔

درج بالا بحث اس اصول پر مبنی ہے کہ ' در ۽ المفاسد إولی من جلب المصالح ، نقصان کو روکنا ، فوائد کو حاصل کرنے سے زیادہ بہتر ہے '۔ ایسی بحکنیک کا استعال جو ابھی تک انسانوں پر محفوظ اور کارآ مد ثابت نہیں ہوئی ، اسے بنی نوع انسان کی عزت نفس اور نسل بارے اہانت کے پہلو کو متضمن ہوتی ہے۔ <sup>68</sup>اس لیے انسانی و قار جہاں داؤپر ہو وہاں ایسی تکنیک کو عمومی طور پر استعال کی اجازت شرعا محل نظر ہے۔ ذیل میں اس سے جنم لینے والے مزید خدشات کا جائزہ لیا جارہا ہے ؛

### ب- کرسپراورانسانی و قار کی بحالی:

جینیاتی انجینر نگ کی تحقیق اور اس کے عملی نفاذ نے انسانی و قار کی خلاف ورزی کے بارے میں بہت سے خدشات کو جنم دیا ہے، بالخصوص جب سے انسانی جینیاتی ترمیم کا معاملہ شامل ہوا ہے۔ <sup>69</sup> کچھ

محققین انسانی جینوم میں ترمیم و مزعومہ اصلاح کو بی نوع انسانیت کے و قار اور سالمیت کے لیے نقصان دہ سیجھتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ ہر انسان کو جینیاتی وراثت کا حق ملتا ہے جے مصنوعی طور پر تبدیل نہیں کیا جاسکتا کیو نکہ اس سے انسانیت کے حقیقی تصور اور مساوات کا عدم لازم آسکتا ہے۔ 10 س کے علاوہ بعض محققین نے انسانی جینز میں ترمیم میں استعال ہونے والے انسانی ایمبریو کی اضلاقی حیثیت کے حوالے سے بھی خدیثات کا اظہار کیا گیا ہے۔ ان کے بقول بعض جنین خاص طور پر تحقیق کے لیے سائنسی مراحل سے گزارے جاسکتے ہیں اگرچہ ناکام جنین کو ضائع کر دیا جائے گا، تاہم یہ امر بھی کسی حدیث جنین میں موروثی و قار کی پامالی ہی تصور کیا جاسکتا ہے۔ 17 محلف سائنسی تکنیکوں کے لیے اسلامی و اضلاقی فریم ورک میں جو وضاحت کی گئی ہے اس کے تحت تو انسانی و قار کو شرعی اعتبار سے انسان کا ایک مستقل حصہ اور لازمہ سمجھا جاتا ہے۔ جس کالامحالہ مطلب یہ ہے کہ ہر انسان کے ساتھ مرنے کے بعد بھی احترام سے پیش آ نا چاہے وادر اس کے جمع کو مقد س سمجھا جائے۔ لہذا، جب ایک عام صورت حال میں ، جسمانی سالمیت کو ہر قرار رکھنا ضروری ہے، محفن اس لیے کہ اسلام میں انسانوں کو ان کی نسل ، مذہب، یا ساتی حیثیت سے قطع نظر معزز مخلوق سمجھا جاتا ہے، تو پھر الی صورت حال میں کیے یہ اجازت دی جاسکتی ہے کہ ایک جنین کو یا کسی معزز مخلوق سمجھا جاتا ہے، تو پھر الی صورت حال میں کیے یہ اجازت دی جاسکتی ہے کہ ایک جنین کو یا کسی معزز مخلوق سمجھا جاتا ہے، تو پھر الی صورت حال میں کیے یہ اجازت دی جاسکتی ہے کہ ایک جنین کو یا کسی معزز مخلوق سمجھا جاتا ہے، تو پھر الی صورت حال میں کیے یہ اجازت دی جاسکتی ہے کہ ایک جنین کو یا کسی اس کے جبی خوار اس کے ذر لعے پچھر سے کھر بادر باحائے؟! 27

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے کئی فرامین انسان کی عظمت کو واضح کرتے ہیں۔ خاص طور پر ابو م ہر ہرہ رضی اللہ عنہ کی روایت جس میں نبی کریم لٹائی آپٹی نے فرمایا :

كُلُّ المسلِمِ على المسلِمِ حرامٌ دمُهُ ومالُّهُ وعِرضُهُ اللهِ

ہر مسلمان کی دوسرے مسلمان کاخون، اس کامال اور اس کی عزت حرام ہے

اسلامی نقطہ نظر سے حیاتیاتی و کیمیائی اطلاقات میں اخلاقی مسائل پر غور وخوض کو اکثر انسانی و قار کے تحفظ کا ایک بنیادی اصول اور جزولا یفک سمجھا جاتا ہے، اگرچہ یہ حکم متعین کرنے کے لیے ہمیشہ فیصلہ کن اصول نہیں ہوتا۔ البتہ جب انسانی و قار کے تحفظ کا اصول، زندگی کے تحفظ کے اصول سے متصادم ہو تو مؤخر الذکر کو اکثر فوقیت حاصل ہوتی ہے۔ مثال کے طور پر، اعضاء کی پیوند کاری میں مردہ اور زندہ دونوں کی اہانت کا پہلو ہوتا ہے، لیکن اسے جائز کہا جاتا ہے کیونکہ یہ زندہ مریض کی جان بچانے کے لیے ضروری ہوجاتا ہے۔ <sup>74</sup>اس کے باوجود مریضوں کو اس طریقہ کار کو بہ طور علاج منتخب کرنے یا نا کرنے کا پوراحق دیا جاتا ہے۔ <sup>75</sup>

محولہ بالا بحث کی روشنی میں یہ دلیل دی جاسکتی ہے کہ انسانی و قار کے تحفظ کے اصول کو مد نظر رکھتے ہوئے ، اس بمکنیک کی تحقیق اور انسانی جینز کی تدوین کے استعال میں شامل مقاصد اور طریقہ کارپر

مناسب غور کیا جانا چاہیے۔ اگر شخفیق کا طبق مقصد ہو، مثال کے طور پر شرکاء کو مکل احترام دیتے ہوئے ،اولاد میں جینیاتی بیاری کی منتقلی کوروکنا ہو تواسلامی نقطہ نظر سے انسانی و قار کی بحالی جسیامسکلہ ملحوظ خاطر نہیں ہوگا۔البتہ اس تکنیک کے قبل از وقت استعال اور غلط استعال کو روکنے کے لیے سخت ضابطوں کے ذریعے انسانی و قارکی خلاف ورزی جیسے خدشات کو کم کیا جاسکتا ہے۔

یہاں یہ بات ذکر کرنا بھی کسی فائد ہے سے خالی ہے کہ ابتدائی تحقیق میں صرف اضافی انسانی جنین استعال کرنے کی اجازت ہوگی ۔ یہ رائے ان مسلمان علماء کی ہے جنہوں نے جنین کے اسٹیم سیل ریسر چ کے بارے میں فتاوی جات اور علمی تحریریں رقم کی ہیں۔ ان کا کہنا یہ ہے کہ انسانی زندگی کا آغاز پیدائش کے بعد ہوتا ہے جبکہ ابتدائی مرحلے میں ایک انسانی جنین کو حقیقی انسان جیسی (اخلاقی) حیثیت نہیں دی جاتی ۔ <sup>76</sup>لہذا، فالتو جنین کو یا تو ضائع کیا جا سکتا ہے یا تحقیقی مقاصد جیسے کہ سٹیم سیل اور جینیاتی تحقیق کے لیے استعال کیا جا سکتا ہے، بشر طیکہ والدین سے رضامندی حاصل کی گئی ہو۔ <sup>77</sup>بشرط یہ کہ اس طرح کی اس میں شامل محققین کو ہنر مند اور قابل اعتماد ہو نا چا ہے اور یہ کام صرف علاج کے مقاصد تک محدود رہے۔

#### ج۔ خداکی تخلیق کے ساتھ چھیڑ چھاڑ:

کے حمات سے جو مذہبی حوالوں سے یہ بازگشت سائی دیتی ہے کہ اسلامی عقائد کی روسے انسانی جینز میں ترمیم کی حمایت نہیں ہونی چاہیے کیونکہ اس طرح کی ترمیم سائنس دانوں کو خداکا کر دار اداکرنے اور انسانیت کو کھڑول کرنے کے قابل بناسکتی ہے۔ <sup>78</sup> اگرچہ اس سلسلہ میں سب مسلمان علاء ایک سا نقطہ نظر نہیں رکھے، اس لیے اکثریت کا یہ ماننا ہے کہ خدااور انسان دو مختلف ہستیوں سے تعلق رکھتے ہیں، اس لیے حدود وقیود بہر حال باقی رہیں گی۔ یہ ممکن ہی نہیں کہ انسان دو مختلف ہستیوں سے تعلق رکھتے ہیں، اس لیے حدود وقیود بہر حال باقی رہیں گی۔ یہ ممکن ہی نہیں کہ انسان دو مختلف ہستیوں سے تعلق رکھتے ہیں، اس لیے حدود وقیوت ہر حال باقی رہیں گی۔ یہ ممکن ہی نہیں کہ انسان وہ مختلوق ہیں جو کتنی ہی کوشش کرلیں خدا نہیں بن سکتے۔ انسانی جراثیم کی لکیر کو تبدیل کرنے سے سائنس دان میں جو کتنی ہی کوشش کرلیں خدا نہیں بن سکتے۔ انسانی جراثیم کی لکیر کو تبدیل کرنے سے سائنس دان صرف اس کا ودیعت کردہ ایک نظام اور عقل ملا کر ایک عمل بروئے کارلار ہے ہیں جس کی کامیابی یا ناکامی بھی رب تعلی کی ذات سے جڑی ہے۔ <sup>80</sup> بہر حال، اسلامی واخلاقی نقطہ نظر سے یہ سوال ہے کہ کیاانسان خدا کی تخلیق تعلی کی ذات سے جڑی ہے۔ <sup>80</sup> بہر حال، اسلامی واخلاقی نقطہ نظر سے یہ سوال ہے کہ کیاانسان خدا کی تخلیق کے ساتھ چھیڑ چھاڑ کر سکتے ہیں؟

اس سوال کو جواب میں مسلمان علاء اکثر قرآن مجید کی درج ذیل آیات کا حوالہ دیتے ہیں جن میں لفظی طور پر اللّٰدرب العزت کی تخلیق کو تبدیل کرنے کی ممانعت کاذکر کیا گیا ہے۔

"وَلَأُضلَّنَّهُمْ وَلَأُمنَّينَّهُمْ وَلَأَمُرنَّهُمْ فَلَيُبَتَّكُنَّ أَذَانَ الْأَنْعَامِ وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللَّه ، وَمَنْ يَّتَّخذ الشَّيْطَانَ وَليًّا مِّنْ دُوْنِ اللَّهِ فَقَدْ خَسرَ خُسْرَانًا مُّبِيْنًا "

''اور البيته انهيس ضر ورگمراه كرول گااور البيته ضر ور انهيس اميد س د لاؤل گا اورالیته ضرورانہیں حکم کروں گا کہ جانوروں کے کان چیریں اور البتہ ضرور انہیں حکم دوں گا کہ اللہ کی بنائی ہو ئی صور تیں بدلیں، اور جو شخص اللہ کو حیموڑ کر شیطان کو دوست بنائے گاوہ صریح نقصان میں جایڑا۔''

اس آیت میں لفظ 'خلق اللہ' (اللہ کی بنائی ہوئی فطرت) کے دو معانی ہو سکتے ہیں۔ پہلا یہ کہ اس سے مراد مخلو قات کی فطرت ونوعیت ہے جیسے سورج اور ستارے جوانسانی استعال کے لیے بنائے گئے ہیں۔ دوسرا،اس سے مراد مخلو قات کی طبعی نوعیت ہے جیسے جانوروں کو کثیر فوائد کے لیے خصی یا گود ناوغیر ہ<sup>81</sup> ابن عطیہ نے سورۃ النساء کی آیت 119 میں مذکور تخلیق کے جسمانی پہلوؤں کو تبدیل کرنے کی ممانعت کی وضاحت کرتے ہوئے لکھاہے کہ:

> " من تغيير خلق الله الإخصاء، والآية إشارة إلى إخصاء البهائم وما شاكله، فهي عندهم أشياء ممنوعة، ورخص في إخصاء البهائم جماعة إذا قصدت به المنفعة، إما السمن أو غيره، ورخصها عمر بن عبد العزيز في الخيل"

> '' خصی کرنا بھی اللہ کی تخلیق میں تبدیلی ہے،'' جبکہ آیت میں حانوروں کو خصی کرنے بااس جیسے دیگرامور بارےاشارہ ہے،اور یہان (علماء )کے ۔ ہاں ممنوع کام ہیں۔ البتہ ایک گروہ نے جانوروں کو خصی کرنے کی ر خصت دی ہے اگران سے نفع کاارادہ ہو یعنی گوشت کی فربہی وغیر ہ بلکہ عمرین عبدالعزیرؓ نے تو گھوڑوں میں بھی اس کی اجازت دی''

خلاصہ کلام یہ ہے کہ مویشیوں کو کاسٹ کرنے کو خدا کی مخلوق کو بدلنے کے متر ادف ہے۔اس کے باوجود، عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللّٰہ سمیت دیگر علیا، مویشیوں کو خصی کرنے کی اجازت دیتے ہیںا گراس ، سے مویشیوں کو معمول سے زیادہ گوشت بنانے جیسے فوائد حاصل ہوں۔ اس سے آگے وہ اس آیت سے ایک اصول اخذ کرتے ہوئے ہماری بحث سے متعلقہ امر کی نشان دہی کرتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں:

"وملاك تفسير هذه الآية: أن كل تغيير ضار فهو في الآية،

وكل تغيير نافع فهو مباح"

''اوراس تفسیر کاخلاصہ بیہ ہے کہ ہر وہ تبدیلی جو نقصان دہ ہو،اس آیت میں داخل ہےاور ہر نفع مند تبدیلی جائز ہے''

چنانچہ ابن عطیہ کے استدلال کالب لباب یہ ہے کہ کوئی بھی جسمانی تبدیلی جو نقصان کا باعث ہو حرام ہے، جب کہ الیمی تبدیلی جس سے فائدہ پنچ حلال ہے۔ <sup>82</sup>اسی طرح اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے بھی جسمانی ساخت یا فطری جسامت و حلیہ کی تبدیلی کی ممانعت پر استدلال کیا گیا ہے:

فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِيْ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا \* لَا تَبْدِيْلَ خِلْق اللَّهِ

"الله کی دی ہوئی فطرت پر جس پر اس نے لوگوں کو پیدا کیا ہے، الله کی ہناوٹ میں کوئی تبدیلی نہیں"

مسلمان علاء کاس آیت میں لفظ خلق اللہ 'سے سب سے بڑااستدلال یہ ہے کہ اس سے مراد دین اسلام ہے جس کے لیے اللہ تعالی نے انسانوں کو فطری طور پر قبولیت کا اختیار دیا ہے۔ 8 اس لحاظ سے مندرجہ بالا آیات سے یہ سمجھا جا سکتا ہے کہ اللہ تعالی کی تخلیق یعنی انسان کے روحانی پہلو کو تبدیل کرنا اسلام میں ممنوع ہے۔ یہاں تک کہ اس میں اسلام کے علاوہ کسی بھی مذہب کو ماننااور سورج جیسی مخلوق کو سجدہ کرنا شامل ہے جو اصل میں انسانوں کے فائدے کے لیے پیدا کیا گیا تھا۔ 8 سو جب اس پہلو سے تبدیلی ممکن نہیں یاس میں تبدیلی کو ناجائز سمجھا جا سکتا ہے تو پھر جسمانی اعتبار سے کی جانے والی تبدیلی تو بلا میں طور پر قابل قبول ناہو گی !

مندرجہ بالاکے علاوہ، مسلمان محققین انسانی جسم کے جسمانی پہلو کو تبدیل کرنے کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعض فرامین سے بھی استدلال کرتے ہیں۔ جیسے بخاری اور مسلم کی بیہ روایت ہے: 85

" فَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ ﷺ قَالَ: لَعَنَ اللَّهُ اللَّهُ اللهَ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُسْتَوْشِمَاتِ، وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ، الْمُغَيّراتِ خَلْقَ الله " \*\*\*\*
الْمُغيّراتِ خَلْقَ الله " \*\*\*\*

"عبدالله بن مسعودٌ فرماتے ہیں کہ نبی کریم الله الله نفر مایا، خوبصورتی کے لیے گودنے والیوں اور سامنے کے لیے گودنے والیوں اور سامنے کے دانتوں کے در میان کشادگی پیداکش میں دانتوں کے در میان کشادگی پیداکش میں تبدیلی کرتی ہیں، ان سب پر لعنت بھیجی"

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ درج شدہ اعمال اسلام میں ممنوع ہیں۔ بہر حال، ابوداود کی ایک حدیث میں طبی وجوہات کی بناپر چندا سٹنائی صور تیں ملتی ہے۔ 87 جس کی بنیاد پر بعض مسلمان علاء نے یہ نتیجہ اخذ کیا کہ طبی علاج کے لیے انسانوں کی جسمانی فطرت میں تبدیلی کی اجازت ہے۔ 88 البتہ پلاسٹک سرجری، اعضاء کی پیوند کاری اور جینیاتی انجینئر نگ کے اخلاقی مسائل کی شرعی حیثیت متعین کرتے ہوئے یہ سوال ضرور سامنے آتا ہے کہ آیا خدا کی تخلیق کو تبدیل کرنے کی اجازت ہے! اس لیے مسلمان ماہرین نے یہ لکھا ہے کہ خدا کی مخلوق کو تبدیل کرنے کا جمیدے کے اعتبار سے مخلف ہے، خواہ وہ تغییر ضروری ہوتی ہو۔ وہ واجب (تغییر حاجی) یازیبائش تبدیلی (تغییر تحسینی) ہو۔ 89 تاہم طبی مقصد کے لیے کی جانے والی کسی بھی نوع کی تبدیلیاں عام طور پر ضروری ہوتی ہیں جس کی اجازت ہوتی ہے۔ مثال کے طور پر، کسی مسلمان کے لیے کسی عضو کے معمول کے کام کو بحال کرنے، نقائص یا بگاڑ کو دور کرنے یا جسمانی نقصان بہنچانے والی بد صورتی کو دور کرنے کے لیے پلاسٹک سرجری کرانا جائز ہے۔ کسی غیر طبی مقصد کے لیے سرجری کروانا جائز ہے۔ کسی غیر طبی مقصد کے لیے سرجری کروانا جائز ہے۔ کسی غیر طبی مقصد کے لیے سرجری کروانا جائز ہے۔ کسی غیر طبی مقصد کے لیے سرجری کروانا جائز ہے۔ کسی غیر طبی مقصد کے لیے کروانا، اسلامی نقطہ نظر سے جائز نہیں ہے۔ اس قتم کی سرجری زیبائش تبدیلی کرنا یا ہو نٹوں کو موٹا کروانا، اسلامی نقطہ نظر سے جائز نہیں ہے۔ اس قتم کی سرجری زیبائش تبدیلی (تغیر تحسینی) کے زمر سے میں آتی ہے۔ 90

اس تفصیل سے یہ نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ اگرانسانی جراثیمی جین کی تدوین طبّی مقصد کے لیے کی جائے تو یہ خدا کی تخلیق کو تبدیل کرنے کے جائز زمرے میں آسکتی ہے اور جائز بھی قرار دی جاسکتی ہے۔
اسلامک فقہ اکیڈ می اور انٹر نیشنل اسلامک فقہ اکیڈ می اس لحاظ سے یکسال نقطہ نظر رکھتے ہیں۔ 91 نیز ایک اور اہم سبب جو اس کی حرمت کا موجب بن سکتا ہے وہ انسان میں جینیاتی اضافہ ہے۔ اور جینز میں ترمیم کی سبب جو اس میں مکنہ استعال بارے بڑی تشویش کا اظہار کیا گیا ہے، اس لیے ذیل میں اس پہلوسے بحث کی جارہی ہے:

# د انسانی جین میں مکنداضافہ:

کنیک نے کسی بھی انسان کی خصوصیات کو دیگر انسانوں میں پائی جانے والی مال پائی جانے والی مال پائی جانے والی عام صلاحیتوں سے زیادہ بہتر بنانے کے امکانات کے بارے میں ممکنہ خدشات کو تیز کر دیا ہے۔ یہ معاشرے کو جینیاتی طور پر عروج پر پہنچانے کی جدو جہد اور مطلوبہ جینیاتی خصلتوں کو متخب کرتے ہوئے اس میں ترمیم یا پیندیدہ عاد توں کی خاطر ناپندیدہ کو دور کرنے کی طرف لے جاسکتا ہے۔ <sup>92</sup>اس حوالے سے کئی مشکلات ہیں، جیسے کہ کیااس تکنیک کو آگے بڑھنے کی اجازت دی جائے جبکہ یہ ممکنہ طور پر انسان کے جینز میں یک گونہ اضافہ کا باعث بن سکتی ہے؟!اس سوال کے جواب میں تمام محمد الاودی نے مثبت

رائے اختیار کی ہے۔ <sup>93</sup>ان کے نزدیک اولاد کی جینیاتی خصوصیات کوبڑھانا جائز ہے کیونکہ اسلام اچھی اولاد پیدا کرنے کی ترغیب دیتا ہے۔ نیزیہ بھی کہ حدیث میں کہا گیا ہے کہ مضبوط مومن اللہ کے نزدیک کمزور مومن سے افضل اور افضل ہے۔ تاہم بہت سے مسلمان علاء انسانی جینز میں اضافہ کو شرعی اصولوں کے مطابق نہیں سیجھے ہیں۔ اس کی تفصیلات انسانی جینیئر نگ اور سٹیم سیل تھراپی کے بارے میں صادر مطابق نہیں سیجھے ہیں۔ اس کی تفصیلات انسانی جینیئر نگ اور سٹیم سیل تھراپی کے بارے میں صادر فقاوی جات میں دیکھا جاسکتا ہے۔ <sup>49</sup>بلکہ بعض مسلم مفکرین کا کہنا ہے ہے کہ جب اللہ نے انسانوں کو ان کی بہترین شکل میں تخلیق کیا ہے جیسا کہ سورۃ التین کی آیت 4 میں بیان کیا گیا ہے توسانس دان کیے اس میں اضافہ کرکے اسے بہتر بنا سکتے ہیں؟! <sup>59</sup>انسان تو پہلے سے ہی مختلف اچھی خصائل اور صلاحیتوں سے مالامال میں جو خالق کے قادر مطلق اور ہمہ گیر ہونے کی عکائی کرتا ہے۔ ہر انسان ایسی طاقتوں اور کمزوریوں کے ساتھ پیدا ہوتا ہے، جو کسی کو مغرور بنانے کے لیے نہیں ہو تیں، بلکہ زندگی میں کامیابی حاصل کرنے کے لیے استعال کی جاتی ہیں۔ ایک مسلمان کے لیے جسمانی کمالات کے بجائے تقوی اور روحانیت کے لیے استعال کی جاتی ہیں۔ <sup>69</sup> یہاں تک کہ کوشش کرنا مقدم ہے، کیونکہ یہی وہ چیزیں ہیں جو اللہ کے نزدیک اسے معزز بناتی ہیں۔ <sup>69</sup> یہاں تک کہ اسلام میں شریک حیات کا انتخاب کرتے وقت شکل، نسب یا دولت کی بجائے مکنہ طور پر دینی رجحان کی بنیاد اسلام میں شریک حیات کا انتخاب کرتے وقت شکل، نسب یا دولت کی بجائے مکنہ طور پر دینی رجحان کی بنیاد اسلام میں شریک حیات کا انتخاب کرتے وقت شکل، نسب یا دولت کی بجائے مکنہ طور پر دینی رجحان کی بنیاد

دوسرایه که اسلام علاج اور افغرائش کے در میان ایک مضبوط کیسر کھنچتا ہے۔ جینیاتی اضافہ سے مقصود خواہ انسان کی صلاحیت کو بڑھانا ہو یا نسل کے معیار کو بہتر بنانا، فی الوقت اپنی نوعیت اور ذات کے اعتبار سے قطعی ممنوع ہے۔ جس کی وجہ یہ ہے کہ یہ زیبائثی تبدیلی (تغییر تحسینی) ہے جو کہ انسانی نسب کے تحفظ کے اصول کے بھی خلاف ہے۔ نیز اس سے انسانی نسب کو بہت زیادہ نقصان پہنچ سکتا ہے، خاص طور پر اس صورت میں جب افنرائش کو روکنے کے لیے کوئی مناسب ضابطہ اخلاق نہ ہو۔ <sup>98</sup>ان وجوہات کو دیکتے ہوئے کہ انسانی جینیاتی اضافہ کو مسلم علاء کی اکثریت غیر قانونی قرار دیتی ہے۔

#### خلاصه بحث:

درج بالا تحقیق سے یہ بات تو واضح ہو چکی ہے کہ کر سپر کے استعالات بالحضوص انسانی جینز میں ترمیم بارے ابھی تک علماء کی آراء انفرادی ہیں یا پھر ابتدائی درجے کی ہیں۔ اس لیے مزید تحقیقی کام کی اشد ضرورت ہے۔ جس قدر اس بارے آراء موجود تحییں ، ان کا تجزیہ و تنقیح اس تحریر میں کیا گیا ہے اور محولہ بالا مطالعہ کی بنیاد پریہ نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ CRISPR/Cas9-انسانی جراثیم یا جینز میں ترمیم کو اسلام میں درج ذیل شرائط کا متحقق ہونا بھی ضروری ہے:

- 1. یہ صرف طبی مقاصد کے لیے استعال ہو، خاص طور پر بیاریوں کی روک تھام یاعلاج کے لیے۔اس طرح کی تبدیلی کو اللہ کی مخلوق کے ساتھ چھٹر چھاڑ کے لیے یا کسی غیر بقینی فائدہ کو حاصل کرنے کے لیے استعال ناکیا گیا ہو۔
- 2. اس کی حفاظت اور افادیت کے اخلاقی و قانونی مسائل حل ہونے کے بعد ہی اس کی اجازت دی جاسکتی ہے۔ استعال کی جانے والی تکنیک سے والدین، اس کے نتیجے میں پیدا ہونے والے بچے، معاشر سے اور آنے والی نسل کو نقصان نہیں ہو۔
- 3. اس تکنیک کے استعال میں شریک افراد یازیر استعال جینزیاایمبریوزیا کسی بھی تیسری نوع کے جان داروں کے احترام کو لفینی بنانے، قبل از وقت استعال کورو کئے، اور تکنیک کے غلط استعال کورو کئے کے ساتھ ساتھ انسان میں جینیاتی اضافہ کو سختی سے روکئے کے لیے ضابطے قائم کیے جائیں۔
- 4. اس تکنیک میں اسلامی اخلاقی اصولوں کے اطلاق کو واضح طور پر پر ملحوظ رکھا جائے اور انسانی جینز میں ترمیم کی اجازت کا جائزہ بھی لیا جائے، جس بنیادی رہنمااصولوں میں سے تین اصول مقاصد الشریعہ ہیں، یعنی انسانی جان، نسب اور عزت کے تحفظ کے اصول۔

اسی طرح اسلامی قانونی ماخذیا اصول 'نقصان کی روک تھام فائدے کو حاصل کرنے پر مقدم ہے' اور 'نقصان کو اسی یا اس سے زیادہ درج کے نقصان سے ختم نہیں کیا جاسکتا' کے اصولوں پر بھی غور کیا جائے۔ تاہم اس کے باوجود، بحث کے اہم اور سنگین نوعیت کے پہلووں کو حل کرنے کے ساتھ ساتھ اسلامی نقطہ نظر سے متعلقہ اخلاقی اصولوں کو تلاش کرنے کے لیے مزید بحث اور شخیق و تنقیح بھی ضروری ہے۔

حواشي وحواله جات

<sup>1</sup>https://www.youtube.com/watch?v=gC\_x2XKJjQo

DOI: https://doi.org/10.1038/cr.2017.81

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A prokaryote is a cellular organism that lacks a nuclear membraneenclosed nucleus;

https://projects.ncsu.edu/project/bio183de/Black/prokaryote/prokaryote1.html (Accessed at April 8, 2021)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Zuo E, Cai YJ, Li K, Wei Y, Wang BA, Sun Y, et al. "One-step generation of complete gene knockout mice and monkeys by CRISPR/Cas9-mediated gene editing with multiple sgRNAs." Cell Res. 2017; 27:933–45. [PubMed: 28585534] <a href="https://www.nature.com/articles/cr201781">https://www.nature.com/articles/cr201781</a>

<sup>4</sup>Ma H, Marti-Gutierrez N, Park SW, Wu J, Lee Y, Suzuki K, et al. "Correction of a pathogenic gene mutation in human embryos." Nature. 2017; 548:413–9. [PubMed: 28783728]

https://www.nature.com/articles/nature23305

5 گرچہ حیاتیاتی اخلاقیات کے اصولوں کی وجہ سے یہ جنین ضائع کرویے گئے لیکن اصوبی طور پر بیٹانت ہو گیا کہ اس تکنیک کے ذریعے جینز میں تبدیلی کی جاستی ہے۔ 6 https://www.youtube.com/results?search\_query=he+jiankui

7https://www.youtube.com/watch?v=1TFDRHp8\_YI

<sup>8</sup> A. Chin, CRISPR-Cas9 Therapeutics: A Technology Overview (UK: Biostars, 2015), 119.

<sup>9</sup>Hai T, Teng F, Guo R, Li W, Zhou Q. "One-step generation of knockout pigs by zygote injection of CRISPR/Cas system." Cell Res. 2014; 24:372–5. [PubMed: 24481528] <a href="https://www.nature.com/articles/cr201411">https://www.nature.com/articles/cr201411</a>

<sup>10</sup>Ikeda M, Matsuyama S, Akagi S, Ohkoshi K, Nakamura S, Minabe S, et al.

"Correction of a Disease Mutation using CRISPR/Cas9\_assisted Genome Editing in Japanese Black Cattle." Sci Rep. 2017; 7:17827. [PubMed: 29259316]

https://www.nature.com/articles/s41598-017-17968-w

<sup>11</sup>Rodriguez E, Keiser M, McLoughlin H, Zhang F, Davidson BL, "*AAV-CRISPR: a new therapeutic approach to nucleotide repeat diseases.*" Molecular Therapy (2014), 22: 94-94.

<sup>12</sup>Swiech L, Heidenreich M, Banerjee A, Habib N, Li Y et al. "In vivo interrogation of gene function in the mammalian brain using CRISPR-Cas9." Nature Biotechnology (2015), 33 (1): 102.

<sup>13</sup>Li W, Teng F, Li T, Zhou Q., "Simultaneous generation and germline transmission of multiple gene mutations in rat using CRISPR-Cas systems." Nature Biotechnology 31 (8), (2013): 684.

<sup>14</sup>Irion U, Krauss J, Nusslein-Volhard C. "Precise and efficient genome editing in zebrafish using the CRISPR/Cas9 system." Development. 2014; 141:4827–30. [PubMed: 25411213]

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/25411213/

<sup>15</sup>Feng Z, Zhang B, Ding W, Liu X, Yang DL, Wei P, et al. "Efficient genome editing in plants using a CRISPR/Cas system." Cell Res. 2013; 23:1229–32. [PubMed: 23958582]

https://www.nature.com/articles/cr2013114

<sup>16</sup>Lau V, Davie JR, "The discovery and development of the CRISPR system in applications in genome manipulation." Biochemistry and Cell Biology 95 (2) (2016): 203-210.

<sup>17</sup>Roh DS, Li EBH, Liao EC., "CRISPR Craft: DNA editing the reconstructive ladder. Plastic and Reconstructive Surgery." 142 (5), (2018): 1355-1364.

<sup>18</sup>Wu Y, Zhou H, Fan X, Zhang Y, Zhang M et al., "Correction of a genetic disease by CRISPR-Cas9-mediated gene editing in mouse spermatogonial stem cells." Cell Research 25 (1) (2015): 67; Yang W, Tu Z, Sun Q, Li XJ., "CRISPR/Cas9: implications for modeling and therapy of neurodegenerative diseases." Frontiers in Molecular Neuroscience 9(2016): (30).

<sup>19</sup>Van Erp PB, Bloomer G, Wilkinson R, Wiedenheft B., "The history and market impact of CRISPR RNA-guided nucleases." Current Opinion in Virology 12 (2015): 85-90.

<sup>20</sup>Ibid.

- <sup>21</sup>Esvelt KM, Smidler AL, Catteruccia F, Church GM., "Concerning RNA-guided gene drives for the alteration of wild populations." Elife 3 (2014): e03401.
- <sup>22</sup>Gantz VM, Jasinskiene N, Tatarenkova O, Fazekas A, Macias VM et al., "Highly efficient Cas9-mediated gene drive for population modification of the malaria vector mosquito, Anopheles stephensi. Proceedings of the National Academy of Sciences of the USA 112 (49) (2015): E6736-E6743.
- <sup>23</sup> Ramanan V, Shlomai A, Cox DB, Schwartz RE, Michailidis E et al. "CRISPR/Cas9 cleavage of viral DNA efficiently suppresses hepatitis B virus. Scientific Reports 5 (2015): 10833.
- <sup>24</sup>Mei Y, Wang Y, Chen H, Sun ZS, Ju XD, "Recent progress in CRISPR/Cas9 technology." Journal of Genetics and Genomics 43 (2) (2016): 63-75.
- <sup>25</sup>Greene M, Master Z., "Ethical issues of using CRISPR technologies for research on military enhancement." Journal of Bioethical Inquiry 15 (3) (2018): 327-335.
- <sup>26</sup>Cornelis MC, Nugent NR, Amstadter AB, Koenen KC., "Genetics of post-traumatic stress disorder: review and recommendations for genome-wide association studies." Current Psychiatry Reports 12 (4) (2010): 313-326.
- <sup>27</sup>Rodriguez E., "Ethical issues in genome editing using Crispr/ Cas9 system." Journal of Clinical Research and Bioethics 7 (2) (2016): 266.
- <sup>28</sup>Ledford Ledford H., "CRISPR, the disruptor." Nature 522 (7554) (2015): 20-24.
- <sup>29</sup>Rodriguez, Ethical issues in genome editing using Crispr/ Cas9 system, 267; Sherkow JS., "The CRISPR patent landscape: past, present, and future." CRISPR Journal 1 (1) (2018): 5-9.
- 30 Ibid.
- <sup>31</sup>Greene M, Master Z., Ethical issues of using CRISPR technologies for research on military enhancement, 327-335.
- 32Ibid.
- <sup>33</sup>Amoroso PJ, Wenger LL., *The human volunteer in military biomedical research*. In: Beam TE, Sparacino LR, Pellegrino ED, Hartle AE, Howe EG (editors). Military Medical Ethics. Volume 2. Washington, DC, USA: Walter Reed Army Medical Center, (2003), pp. 563-660.
- <sup>34</sup>Black CK, Termanini KM, Aguirre O, Hawksworth JS, Sosin M., "Solid organ transplantation in the 21st century." Annals of Translational Medicine 6 (20) (2018): 409.
- <sup>35</sup>Koplin JJ., "Human-animal chimeras: the moral insignificance of uniquely human capacities." Hastings Center Report 49 (5) 2019: 23-32.
- <sup>36</sup>Ishii T., "Genome-edited livestock: ethics and social acceptance." Animal Frontiers 7 (2) (2017a): 24-32.; Schultz-Bergin M., "Is CRISPR an ethical game changer?" Journal of Agricultural and Environmental Ethics 31 (2) (2018): 219-238.; de Graeff N, Jongsma KR, Johnston J, Hartley S, Bredenoord AL., "The ethics of genome editing in non-human animals: a systematic review of reasons reported in the academic literature." Philosophical Transactions of the Royal Society B 374 (1772) (2019): 20180106.
- <sup>37</sup>Cyranoski D, Reardon S., "Chinese scientists genetically modify human embryos." Nature News 346 (2015): 1258096; Brokowski C., "Do CRISPR germline ethics statements cut it?" CRISPR Journal 1 (2) (2018): 115-125; Cai L, Zheng LA, He L., "The forty years of medical genetics in China." Journal of Genetics and Genomics 45 (11) (2018): 569-582; Halpern J, O'Hara SE, Doxzen KW, Witkowsky LB, Owen AL.,

- "Societal and ethical impacts of germline genome editing: How can we secure human rights?" CRISPR Journal 2 (5) (2019): 293-298.
- <sup>38</sup>Otieno MO., "CRISPR-Cas9 human genome editing: challenges, ethical concerns and implications." Journal of Clinical Research and Bioethics 6 (6) (2015): 253-255; Brokowski C., "Do CRISPR germline ethics statements cut it?" CRISPR Journal 1 (2) (2018): 115-125.
- <sup>39</sup>Lanphier E, Urnov F, Haecker SE, Werner M, Smolenski J., "Don't edit the human germ line." Nature News 519 (7544) (2015): 410.;Halpern J, O'Hara SE, Doxzen KW, Witkowsky LB, Owen AL., "Societal and ethical impacts of germline genome editing: How can we secure human rights?" CRISPR Journal 2 (5) (2019): 293-298.
- <sup>40</sup>Wilson RC, Carroll D., "The daunting economics of therapeutic genome editing." CRISPR Journal 2 (5) (2019): 280-284.
- <sup>41</sup>Beriain IDM, del Cano AMM., Gene editing in human embryos. A comment on the ethical issues involved. In: Soniewicka M (editor). The Ethics of Reproductive Genetics. Cham, Switzerland: Springer, (2018) PP. 173-187; Neuhaus CP, Zacharias RL., "Compassionate use of gene therapies in pediatrics: an ethical analysis." Seminars in Perinatology 42 (8) (2018): 508-514; Knoppers BM, Kleiderman E., "Heritable genome editing: Who speaks for "future" children?" CRISPR Journal 2 (5) (2019): 285-292.
- <sup>42</sup>Baltimore D, Berg P, Botchan M, Carroll D, Charo RA et al., "A prudent path forward for genomic engineering and germline gene modification." Science 348 (6230) (2015): 36-38.
- <sup>43</sup> Duardo-Sanchez A., "CRISPR-Cas in medicinal chemistry: applications and regulatory concerns." Current Topics in Medicinal Chemistry 17 (30) (2017): 3308-3315; Hirsch F, Iphofen R, Koporc Z., "Ethics assessment in research proposals adopting CRISPR technology." Biochemia Medica 29 (2) (2019): 206-213.

  <sup>44</sup>Ibid.
- <sup>45</sup>Awadi, Z., "al-Handasah al-wirathiyyah al-bashariyyah baina al-ru'yah al-shar'iyyah wa al-qanuni- yyah." Majallah al-Buhuth al-Ilmiyyah wa al-Dirasat al-Islamiyyah, 8 (2015), 140–172.
- <sup>46</sup>al-Yabis, H. A. R. (2012). al-Amrad al-warithiyah: Haqiqatuha, wa ahkamuha fi al-fiqh al-Islami.
- <sup>47</sup>al-Qurtubi, M. A. (1993). al-Jami' li ahkam al-Quran. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.
- <sup>48</sup>Ghaly, M. (2010). Human cloning through the eyes of Muslim scholars: The new phenomenon of the Islamic international religioscientific institutions. Zygon, 45(1), 7–35.
- <sup>49</sup>International Islamic Fiqh Academy. (1997). *Qarar bi sha'n al-istinsakh al-basyari*. http://www.iifa-aifi.org/2013.html. Accessed May 31, 2017.
- <sup>50</sup>International Islamic Fiqh Academy. (2013). *Qarar bi sha'n al-wirathah al-handasah al-wirathiyyah wa al-jinom al-bashari*. http://www.iifa-aifi.org/2416.html. Accessed May 31, 2017.
- <sup>51</sup>Fadel, H. E. (2007). Preimplantation genetic diagnosis: Rationale and ethics, an Islamic perspective.

- <sup>52</sup>International Islamic Fiqh Academy. (2013). *Qarar bi sha'n al-wirathah al-handasah al-wirathiyyah wa al-jinom al-bashari*. http://www.iifa-aifi.org/2416.html. Accessed May 31, 2017.
- <sup>53</sup>al-Faruqi, I. R. (1992). *al-Tawhid: Its implications for thought and life*. Herndon: International Institute of Islamic Thought.
- <sup>54</sup>Bakar, O. (2008). Tawhid and science: Islamic perspectives on religion and science. Shah Alam: ArahPublications.
- <sup>55</sup>al-Qaradawi, Y. (2013). *Introduction to the study of Islamic law (al-Madkhal li dirasat al-shariah al- Islamiyyah)* (A. Ismail, M. H. Rahman, & A. A. Mohd Arshad, Trans.). Kuala Lumpur: IBFIM.
- <sup>56</sup>al-Sulami, I. A. S. (2010). Rules of the derivation of laws for reforming the people (Qawaid al-ahkam fi islah al-anam) (M. Z. Abd. Rahman, Trans.). Kuala Lumpur: IBFIM.
- <sup>57</sup> al-Raysuni, A. (2006). Imam al-Shatibi's theory of the higher objectives and intents of Islamic law. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust.
- <sup>58</sup>al-Qaradawi, Y. (2013). *Introduction to the study of Islamic law (al-Madkhal li dirasat al-shariah al- Islamiyyah)* (A. Ismail, M. H. Rahman, & A. A. Mohd Arshad, Trans.). Kuala Lumpur: IBFIM.
- <sup>59</sup> al-Raysuni, A. (2006). Imam al-Shatibi's theory of the higher objectives and intents of Islamic law. KualaLumpur: Islamic Book Trust.
- <sup>60</sup>Attia, G. E. (2010). Towards realization of the higher intents of Islamic law: Magasid al-Shariah a func- tional approach. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust.
- <sup>61</sup>Kamali, M. H. (2006). Legal maxims and other genres of literature in Islamic jurisprudence. *Arab Law Quarterly*, 20(1), 77–101.
- <sup>62</sup>al-Hariri, I. M. M. (1998). *al-Madkhal ila al-qawaid al-fiqhiyyah al-kulliyyah*. Amman: Dar al-Ammar.
- <sup>63</sup> Ilkilic, I., & Ertin, H. (2010). Ethical aspects of human embryonic stem cell research in the Islamic world: Positions and reflections. *Stem Cell Reviews and Reports*, *6*(2), 151–161.
- <sup>64</sup> Ishii, T. (2015). Germline genome-editing research and its socioethical implications. *Trends in Molecular Medicine*, 21(8), 473–481.; Baker, B. (2016). The ethics of changing the human genome. *BioScience*, 66(4), 267–273.; Le Page, M. (2017). Mosaic problem stands in the way of gene editing embryos. *New Scientist*, 3117, https://www.newscientist.com/article/mg23331174-400-mosaic-problem-stands-in-the-way-of-gene-editing-embryos. Accessed September 26, 2017.
- <sup>65</sup>Guttinger, S. (2017). Trust in science: CRISPR-Cas9 and the ban on human germline editing. *Science and Engineering Ethics*. https://doi.org/10.1007/s11948-017-9931-1; Zaret, A. (2015). Editing embryos: Considering restriction on genetically engineering humans. *HastingsLaw Journal*, 67, 1805–1839.
- 66 al-Qaradaghi, A. M., & Al-Muhammadi, A. Y. (2006). Fiqh al-qaḍaya al-ṭibbiyyah al-muaṣirah: Dirasahfiqhiyyah muqaranah muzawwadah bi qararat al-majamiʻ al-fiqhiyyah wa al-nadawat al-ilmiyyah. Beirut: Dar al-Bashair al-Islamiyyah; al-Ludʻami, T. M. (2011). al-Jinat al-bashariyyah wa tatbiquha: Dirasah fiqhiyyah muqaranah. Hern- don: International Institute of Islamic Thought.
- <sup>67</sup>Isa, N. M., & Man, S. (2014). "First Things First": Application of Islamic principles of priority in the ethical assessment of genetically modified foods. *Journal of Agricultural and Environmental Ethics*, 27(5), 857–870.

<sup>68</sup>al-Lud'ami, T. M. (2011). *al-Jinat al-bashariyyah wa tatbiquha: Dirasah fiqhiyyah muqaranah*. Hern- don: International Institute of Islamic Thought.

<sup>69</sup>Heidari, R., Shaw, D. M., & Elger, B. S. (2017). CRISPR and the rebirth of synthetic biology. *Science and Engineering Ethics*, 23(2), 351–363; National Academies of Sciences, Engineering, and Medicine. (2017). *Human genome editing: Science, ethics, and governance*. Washington: National Academies Press.

<sup>70</sup>Knoppers, B. M. (1991). *Human dignity and genetic heritage*. Ottowa: Law Reform Commission of Canada.

<sup>71</sup>Kirtley, M. (2016). CRISPR update: Considerations for a rapidly evolving and transformative technology, *Dignitas*, 23(1). https://cbhd.org/content/crisprupdate-considerations-rapidly-evolving-and-transformative-technology.

Accessed November 24, 2017.

<sup>72</sup>Padela, A. I., & Qureshi, O. (2017). Islamic perspectives on clinical intervention near the end-of-life: We can but must we? *Medicine, Health Care and Philosophy*, 20(4), 545–559.

مسلم 73۲۵۶۴

<sup>74</sup>al-Lud'ami, T. M. (2011). *al-Jinat al-bashariyyah wa tatbiquha: Dirasah fiqhiyyah muqaranah*. Hern- don: International Institute of Islamic Thought.

<sup>75</sup>al-Qaradaghi, A. M., & Al-Muhammadi, A. Y. (2006). Fiqh al-qaḍaya al-ṭibbiyyah al-muaṣirah: Dirasahfiqhiyyah muqaranah muzawwadah bi qararat al-majamiʻ al-fiqhiyyah wa al-nadawat al-ilmiyyah. Beirut: Dar al-Bashair al-Islamiyyah

<sup>76</sup>Saniei, M. (2012). Human embryo research and Islamic bioethics: A view from Iran. In J. Schildmann, V. Sandow, O. Rauprich, & J. Vollmann (Eds.), *Human Medical Research* (pp. 29–41). Basel: Springer.

<sup>77</sup> IMANA Ethics Committee. (2005). Islamic medical ethics: The IMANA perspective. *Journal of theIslamic Medical Association of North America, 37*(1), 33–42.; Malaysia, Jabatan Kemajuan Islam. (2015). *Kompilasi pandangan hukum Muzakarah Jawatankuasa Fatwa Majlis Kebangsaan bagi Hal Ehwal Ugama Islam Malaysia*. Putrajaya: Jabatan Kemajuan Islam Malaysia.

<sup>78</sup>Carroll, D., & Charo, R. A. (2015). The societal opportunities and challenges of genome editing. *Genome Biology*, *16*, 242; Peters, T. (2017). Should CRISPR scientists play God? *Religions*. https://doi.org/10.3390/rel8040061.

<sup>79</sup>al-Faruqi, I. R. (1992). *al-Tawhid: Its implications for thought and life*. Herndon: International Institute of Islamic Thought.

<sup>80</sup>Bouzenita, A. I. (2010). Islamic legal perspectives on genetically modified food. *The American Journal of Islamic Social Sciences*, 27(1), 1–30.

<sup>81</sup>Ibn Atiyah, A. H. (2001). *al-Muharrar al-wajiz fi tafsir al-kitab al-aziz*. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

82Ibid.

<sup>83</sup>al-Qaradaghi, A. M., & Al-Muhammadi, A. Y. (2006). Fiqh al-qaḍaya al-ṭibbiyyah al-muaṣirah: Dirasahfiqhiyyah muqaranah muzawwadah bi qararat al-majamiʻ al-fiqhiyyah wa al-nadawat al-ilmiyyah. Beirut: Dar al-Bashair al-Islamiyyah

<sup>84</sup>al-Fawzan, S. M. (2008). al-Jarahah al-tajmiliyyah: Ard tibbi wa dirasah al-fiqhiyyah al-mufassalah. Riyadh: Dar al-Tadmuriyyah.

85see hadith no. 2125 in al-Nawawi1996]

87 بوداود،السنن،رقم:4170

<sup>88</sup>al-Fawzan, S. M. (2008). al-Jarahah al-tajmiliyyah: Ard tibbi wa dirasah al-fiqhiyyah al-mufassalah. Riyadh: Dar al-Tadmuriyyah.

؟اس كى مزيد تفصيلات اس رابطه پر ملاحظه كى جاسكتى <del>بي</del>ن ـ

https://brill.com/view/journals/jie/3/1-2/article-p153\_7.xml?language=en

<sup>89</sup>Hamdan, M. N., & Ramli, M. A. (2018). Taghyir khalqillah dan transplan anggota badan atau organ: Analisis terhadap resolusi dan fatwa badan fatwa terpilih. In Z. M. Musa & D. I. Supaat (Eds.), *Isu- isu semasa Islam dan sains* (pp. 509–520). Nilai: Penerbit USIM.

<sup>90</sup> International Islamic Fiqh Academy. (2007). *Qarar bi sha'n al-jarahah al-tajmiliyyah wa ahkamiha*. http://www.iifa-aifi.org/2283.html. Accessed January 26, 2019.

<sup>91</sup>Islamic Fiqh Academy. (1998). Bi sha'n istifadhah al-Muslimin min 'ilm al-handasah al-wirathiyyah.

http://www.themwl.org/Fatwa/default.aspx?d=1&cidi=143&l=AR&cid=12. Accessed March 3, 2009; International Islamic Fiqh Academy. (2013). *Qarar bi sha'n al-wirathah al-handasah al-wirathiyyah wa al-jinom al-bashari*. http://www.iifa-aifi.org/2416.html. Accessed May 31, 2017.

<sup>92</sup>Knoppers, B. M. (1991). Human dignity and genetic heritage. Ottowa: Law Reform Commission of Canada.; Frankel, M. S., & Chapman, A. R. (2000). Human inheritable genetic modifications: Assessing scientific, ethical, religious, and policy issues. <a href="https://www.aaas.org/sites/default/files/migrate/uploads/germline1.pdf">https://www.aaas.org/sites/default/files/migrate/uploads/germline1.pdf</a>. Accessed November 24, 2017.; Melillo, T. R. (2017). Gene editing and the rise of designer babies. *Vanderbilt Journal of Transnational Law*, 50, 757–790.

93such as Tammam Muhammad al-Lud'ami 2011,

<sup>94</sup>Awadi, Z., "al-Handasah al-wirathiyyah al-bashariyyah baina al-ru'yah al-shar'iyyah wa al-qanuni- yyah." Majallah al-Buhuth al-Ilmiyyah wa al-Dirasat al-Islamiyyah, 8 (2015), 140–172.

<sup>95</sup>Islamic Fiqh Academy. (1998). Bi sha'n istifadhah al-Muslimin min 'ilm al-handasah al-wirathiyyah.

http://www.themwl.org/Fatwa/default.aspx?d=1&cidi=143&l=AR&cid=12.

Accessed March 3, 2009; International Islamic Fiqh Academy. (2013). *Qarar bi sha'n al-wirathah al-handasah al-wirathiyyah wa al-jinom al-bashari*. http://www.iifa-aifi.org/2416.html. Accessed May 31, 2017.; Malaysia, Jabatan Kemajuan Islam. (2015). *Kompilasi pandangan hukum Muzakarah Jawatankuasa Fatwa Majlis Kebangsaan bagi Hal Ehwal Ugama Islam Malaysia*. Putrajaya: Jabatan Kemajuan Islam Malaysia.

96 كيھئے باب الحجرات آيت 13۔

<sup>97</sup>[see hadith no. 1466 in al-Nawawi 1996].

<sup>98</sup>Awadi, Z., "al-Handasah al-wirathiyyah al-bashariyyah baina al-ru'yah al-shar'iyyah wa al-qanuni- yyah." Majallah al-Buhuth al-Ilmiyyah wa al-Dirasat al-Islamiyyah, 8 (2015), 140–172.