# منفعت حیوانات کی مختلف نوعیتیں: بائیبل اور قران کی روشنی میں ایک مختیقی جائزہ

# Different Types of Animal's as a beneficial use In the Light of Bible and Quran An Analytical Study

| 1- Dr. Aqsa                       | 2- Aqeel Ahmed                    |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
| Visiting Lecturer University of   | Ph.D Research Scholar, University |
| Engineering and Technology Lahore | of Punjab, Lahore                 |
| Email:_ aqsatariq44@gmail.com     | Email: aqeel3366@gmail.com        |

#### 3- Saira Jabeen Malik

Lecturer Department of Islamic Studies , Numl University Islamabad

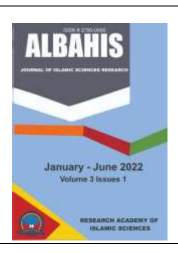
Email: saira478@gmail.com

#### To cite this article:

Dr. Aqsa , Aqeel Ahmed , Saira Jabeen Malik , Jan-June(2022) Urdu منفعت حيوانات كى مختلف نوعتيين: با كيبل اور قران كي روشني مين ايك تحقيقي هائزه

Different Types of Animal's as a beneficial use In the Light of Bible and Quran An Analytical Study

*Albahis: Journal of Islamic Sciences Research*, *1*(2), 1–13. Retrieved from <a href="https://brjisr.com/index.php/brjisr/article/view/14">https://brjisr.com/index.php/brjisr/article/view/14</a>









# منفعت حیوانات کی مختلف نوعیتیں: بائیبل اور قران کی روشنی میں ایک تحقیقی جائزہ

# Different Types of Animal's as a beneficial use In the Light of Bible and Quran, An Analytical Study

#### **Abstract**

Almighty Allah does not leave a person free that he does what he wants like animals, but Almighty Allah made some rules for human which must be followed and obeyed by the man. In the same way some rules are declared for eating and give permission for eating halal and forbid haram. Islam upholds the rights of animals to kind treatment and justice the same as it does for human being. Animals should not be abused or taken for granted. Allah has informed us that the animals are communities like human beings and have similar rights. This paper unfolds the truth that how the animals were deprived of their basic rights in the pre Islamic era and how Islam has laid down a complete code of their welfare. It puts forth the various important aspects of animal welfare in contrast with the modern industrial regulations regarding their lives, treatment, feeding, etc. Furthermore, this paper has been strengthened by the number of revelations from Quran and Sunnah and by the regulations from halal and non-halal industrial guidelines. In this article, the paper emphasis on describing the disparities of three divine religions regarding the use of organs, skin of animals, bones and highlight their procedures of making them safe and useable for mankind. This study will lead us to know that which divine religion is more applicable and provides cleanse food to their followers along with having the status of eternity strength among three.

Keywords: Islam, Quran, Christianity, Animal's right, beneficial use

**کلیدی الفاظ:** اسلام، قر آن، عیسائیت، جانوروں کا حق، فائدہ مند استعال

#### تعارف

اللہ تعالی کی پیدا کر دہ یہ بے زبان مخلوق اس لیے انسان کے رحم کی مستحق ہے کہ یہ پیدا ہی اس کی خدمت کیلئے کی گئی ہے۔ انسان کے بے شار فوائد جومادی ہوں یاساجی، آرائشی ہوں یاجسمانی، مالی ہوں یاغذائی، دفاعی ہوں یاطبی انہی حیوانات کی بدولت ہی پورے ہوتے ہیں۔ ان حیوانات کے اجسام، بالوں، ہڈیوں ، جلدوں اور مختلف اعضاء میں اللہ سبحانہ و تعالی نے کیا کیا منفعتیں اور باطنی اور ظاہری اسرار پنہاں کررکھے ہیں۔ ان کی تخلیق میں کیا کیا عجائبات و غرائب ہیں اور انسان کی دلی راحت کا کتنا بڑا ذریعہ اور سبب ہیں، یہ تونا ممکن سی بات ہے۔ تاہم کچھ چیدہ چیدہ فوائد جنہیں ہر خاص و عام اس دنیا میں دکھے اور محسوس کر سکتا ہے۔ اللہ تعالی نے انسان کی خدمت، فائدے اور باربر داری کیلئے پر ندوں، چو پایوں اور بہائم کونہ صرف پابند کر دیا ہے بلکہ انہیں ذرج کرے کھا بھی سکتا ہے۔ اللہ تعالی نے انسان کی خدمت، فائدے اور باربر داری کیلئے پر ندوں، چو پایوں یر سواری سے لطف اندوز بھی ہو تا ہے۔

#### قرآن میں مذکور جانوروں کی اہمیت

اللہ تعالیٰ نے دنیامیں جو بھی چیز پیدا کی ہے وہ ہر ایک بہت مفید اور فائدے مند ہے یعنی کوئی بھی چیز بیکار بنامقصد کے پیدا نہیں کی۔ اور جو جانور پیدا کئے ہیں وہ ہے جانہیں ان کو انسانوں کی خدمت کے لئے اور ان سے فوائد اٹھانے کے لئے پیدا کیا ہے۔ اس لئے ہمیں اس نعمت کی قدر کرنی چاہئے اور شکر ادا کرنا چاہئے۔ ان کا خیال بھی رکھنا چاہئے اور خود بھی اور لوگوں تک بھی اس کافائدہ پہچائیں۔ قرآن پاک میں کافی جگہ جانوروں کے مفید ہونے کا بتایا گیا ہے۔ ان میں سے میں سے

درج ذيل قرآنى آيات اسبات كى طرف جميں احساس دلاتى ہيں كه كس طرح ان جانوروں كو جمارى خدمت كيليے مسخر كر ديا ہے۔ وَ الْأَنْعَامَ خَلْقَهَا لَكُمْ فِيْهَا دِفْئٌ وَ مَنَافِعُ وَ مِنْهَا تَأْكُلُوْنَ۔ 1

اس نے چوپائے پیداکیے ہیں جن میں تمہارے لیے گرم لباس ہیں اور بھی بہت سے نفع ہیں اور بعض تمھارے کھانے کے کام آتے ہیں۔ وَ لَكُمْ فِيْهَا جَمَالٌ حِيْنَ تُرِيْحُوْنَ وَ حِيْنَ نَسْرَ حُوْنَ وَ تَحْمِلُ اَثْقَالَكُمْ اِلْى بَلَدٍ لَّمْ نَكُوْنُوْ اللِّغِيْمِ اِلَّا بِشِقِّ الْأَنْفُسِ<sup>2</sup> اور جب شام کا نہیں (جنگل سے) لاتے ہو اور جب صبح کو (جنگل) چرانے لے جاتے ہو تو ان سے تمہاری عزت و شان ہے۔

اور (دور دراز) شہر وں میں جہاں تم زحمت شاقہ کے بغیر پہنچ نہیں سکتے وہ تمہارے بوجھ اٹھا کرلے جاتے ہیں۔ پچھ شک نہیں کہ تمہارا پرور د گار نہایت شفقت والا اور مہر بان ہے۔

اِنَّ رَبَّكُمْ لَرَوْ وْفْ رَّحِيْمٌ وَّالْخَيْلَ وَ الْبِغَالَ وَ الْحَمِيْرَ لِتَرْكَبُوْهَا وَ زِيْنَةً ...... وَ لَوْشَآئَ لَهَدٰى كُمْ أَجْمَعِيْنَ۔ 3 يقينا تمهارارب بڑائی شفق اور مهربان ہے۔ گھوڑوں، ٹچروں، گدھوں کواس نے پيدا کیا تاکہ تم ان کی سواری لواوروہ باعث زینت بھی ہیں اوروہ ایسی چیزیں پیدا کرتا ہے۔ درجہ بالا آیات سے مفسرین نے بیار نکات بیان کیے ہیں۔

يبلا كلت: "ان الحيوان شديد الارتباط بالانسان ،وثيق الصلة به،قريب الموقع منه،ومن هنا كان للحيوان على الانسان حرمة وذمام" - 4 ب شك حيوانات كاانبانول بي بهت براتعلق اور مضبوط رشته به اوران كاماعول بحى قريب بـ -

<sup>1-</sup> القرآن 16: 5

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- القرآن 16 : 6،7

<sup>3-</sup> القرآن 16 : 8 9°

ووسر انكت: "ان اشر اف الاجسام الموجودة في العالم السفلي بعد الانسان سائر الحيوانات لاختصاصها بالقوى الشريفة وهي الحواس الظاهرة والباطنية والشهوة والغضب"- قيناس موجوده دورين انبانول ك بعد قوى شرافت كي خويون، ظاهرى، بإطنى، شهوت اورغص كه كاظ سب سع عده حيوانات كي اجبام بين -

تیراکلت: بلاشبہ ان آیات سے اللہ تعالی کی مرادیہ ہے کہ انسان گہری نظر کے ساتھ ان کا مطالعہ کرے۔ ان جانوروں کے صرف کھانے ، سواری کرنے ، بوجھ لادنے ، ان سے لباس بنانے پر نہ لگارہے بلکہ اپنی نظر کو وسعت دے اور ان جانوروں کے ساتھ رحم دلی اور احسان کرے۔ امام رازی ؓ فرماتے ہیں:
"واعلم ان وجہ المتجمل بھا ان المراعی اذا روحھا بالعشی وسرحھا بالغداۃ تزینت عند تلک الاراحۃ والتسریح الافنیۃ وتجاوب فیھا المثغاء والرغاء وفرحت ربابھا وعظم وقعھم عند الناس بسبب کونھم لھا مالکین" کے میں نے تو اس جمال سے یہ توجیہ نکالی ہے کہ ان کامالک جب صح کرتا ہے توخوش ہوتا ہے اور جب شام کرتا ہے توخوش ہوتا ہے اور ان کے چرنے اور ان کے جگالی کرنے سے راحت محسوس کرتا ہے اور ان مکیتی جانوروں کے سب سے لوگوں کے سامنے اپنا بڑا پن ظاہر کرتا ہے۔

ام قرطی فرماتے ہیں: "وجمال الانعام والدواب من جمال الخلقة و هومریء بابصار موافق للبصائر ومن جمالها: كثرتها وقول الناس اذا راوها: هذه نعم فلان، ولانها اذا راحت توفر حسنها، وعظم شانها و تعلقت القلوب بها"- مخلوق میں سے جانوروں اور چوپایوں کا جمال اللہ کی تخلیق میں سے جدوہ اس سے اپنی آ تکھوں کو ٹھنڈک پہنچا تا ہے اور ان کا جمال اللہ کی کثرت میں ہی ہے۔

چوتھا تکتہ: ان آیات میں جو چند جانوروں کانام لیا گیاہے اس سے مرادیہ نہیں ہے کہ باقی تمام جانور غیر اہم ہیں بلکہ ان کا تذکرہ تو صرف مثال دینے کیلیے کیا گیاہے۔اس کی دلیل اللہ تعالی کا فرمان ہے۔"ویخلق مالا تعلمون"

اس كى تغير مين الم رازى فرماتے بين: "لان انواعها واصنافها واقسامها كثيره خارجة عن الحد والاحصاء فكان احسن الاحوال ذكر ها على سبيل الاجمال كما ذكر الله تعالى في هذه الاية "-8

الله تعالى نِهْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الْأَرْضِ وَ لَا طَّئِرٍ يَّطِيْرُ بِجَنَاحَيْمِ اِلَّا أُمَمِّ اَمْثَالُكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتٰبِ مِنْ شَيْئٍ ثُمُّ الله الله وَيِهِمْ يُحْشَرُوْن وَ 9 ثُمَّ الله وَيِّهِمْ يُحْشَرُوْن وَ 9

جتنے قسم کے جاندار زمین پر چلنے والے ہیں اور جتنے قسم کے پر ند جانور ہیں کہ اپنے دونوں باز کووں سے اڑتے ہیں۔

<sup>4-</sup> قرطبی، ابوعبد الله محمد بن احمد انصاری: الجامع لا حکام القر آن، بیروت ـ لبنان، دارالفکر، ۱۹۸۷م، ج ۱۹ س ۹۹

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> محمد بن ابو بكر زكريارازي، تفسير الرازي، دارالمعرفة، بيروت لبنان، ١٩٦٧م ، ج ١٩ص ٢٢٨

<sup>6-</sup> ایضا، س\_ن ،ج ۱۹ص ۲۳۰

<sup>7-</sup> القرطبي، ابوعبد الله محمد بن احمد انصاري: الجامع لا حكام القر آن، بيروت لبنان، دارالفكر، ١٩٨٧م ، ج ١٠ص ٥٠

<sup>8-</sup> محد بن ابو بكر زكر يارازي، تفسير الرازي، دار المعرفة ، بيروت لبنان، ١٩٦٧م ، ج ١٩٩ س ٢٣١

<sup>9-</sup> القرآن 6: 38

چار پائے پیدا کر دیئے اور یہ ان کے مالک ہیں۔ اور ان کو ان کے قابو میں کر دیا تو کوئی تو ان میں سے ان کی سواری ہے اور کسی کو یہ کھاتے ہیں۔ اور ان میں ان کے لئے (اور) فائدے اور پینے کی چیزیں ہیں۔ توبید شکر کیوں نہیں کرتے ؟

وَ إِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيْكُمْ مِّمًا فِي بُطُونِم مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَ دَمٍ لَّبَنًا خَالِصًا سَآنِغًا لِّلشُّربِيْن. 11

ے اس میں سے گوبر اور خون کے در میان سے خالص دودھ پلاتے ہیں جو کچھ ہے اس میں سے گوبر اور خون کے در میان سے خالص دودھ پلاتے ہیں جو پینے والوں کیلیے سہتا پچتاہے۔

درجه بالا آیات کریمه میں حقوق البہائم کے حوالے سے چند نقاط کوواضح کیا گیا کہ:

- 1. حیوانات بلکہ ہرشے کا حقیقی مالک اللہ تعالی ہی ہے
- 2. انسان ایک نائب کی حیثیت سے حیوانات پر ملکیت رکھتا ہے۔
  - 3. حیوانات کی ملکیت بھی اللہ تعالی کی ایک نعت ہے۔
- 4. ان میں بے پناہ قوت، قوی ہیکل اور عظیم الجثہ ہونے کے باوجود انہیں انسان کا مطیع بنادیا گیا ہے۔
  - جرفتهم کاسامان اٹھا کر دور دراز کی منزلول تک پہنچانا اور انسان کی ہر طرح کی خدمت بجالائے۔
    - 6. بير محض الله تعالى كى انسان يرمهر بانى اور شفقت ہے۔
    - 7. حیوانات پر ملکیت بھی بطور امانت اللہ تعالی کی طرف سے انسان کو سونی گئی ہے۔
- 8. جس طرح انسان کی تخلیق الله تعالی نے فرمائی ہے اس طرح حیوانات کی تخلیق بھی اللہ نے ہی فرمائی ہے۔ حیوانات کی نعمت کا ذکر کرنے کے بعد فرمایا: " إِنَّ رَبَّحُمْ لَرَئُ وْفُ رَّحِیْمِ"

#### احادیث میں بہائم کا تذکرہ

ان حیوانات کاانسان کی خدمت بجالاناجب محض الله کی مهر بانی ہے توانسان کوان کے ساتھ محبت و آتثی اور رحم دلی والاسلوک کرناچا ہیے۔ لہذا مخلوق خدا ہونے کی حیثیت سے انسان اور حیوان میں کوئی فرق نہیں۔ان سے ہر جائز فائدہ تواٹھایاجا سکتا ہے کہ ان کی تخلیق کا مقصد ہی یہی ہے لیکن ان پر ظلم وستم کرنا کسی بھی طرح کی زیادتی کرنانثر عاً اور اخلا قادرست نہیں۔

## 1. گوڑے کے پالنے میں اجرو ثواب

ابوہریرۃ ﷺ روایت ہے کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول مَنگا ﷺ نے فرمایا: جس شخص نے اللہ تعالی پر ایمان کے ساتھ اور اس کے وعدہ ثواب کو سچا جانتے ہوئے اللہ کے رائے میں گھوڑ اپالا تواس گھوڑ ہے کا کھانا پینا اور اس کا پیشاب اور گوبر سب قیامت کے دن اس کے تر ازو میں ہو گا اور سب پر اس کو ثواب ملے گا۔ 12

<sup>10-</sup> القرآن 36: 73،71،72

<sup>11-</sup> القر آن 16: 66

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>- اساعیل بن محمه، ابوعبد الله ، الجامع کتاب الذبائح والصید، باب اکل ذی ناب من السباع، داالمعرفه ، بیروت، ۲۰۰۲، رقم الحدیث: ۲۵۵۳

## 2. جانورول كودعامين شريك كرنا

## 3. تھلائی کی وصیت

اللہ کے رسول مَنَّا لَیْنِیْم نے جانوروں کے ساتھ مجلائی کی وصیت کی ہے۔ اور ان کے کھانے پینے اور آرام کا خیال رکھنے کی تاکید کی ہے۔اس وجہ سے اللہ کے رسول مَنَّالِثَیْمِ نے کھیتی کے مالک کیلیے اجر کا کہا ہے جس کی کھیتی ہے جانور کچھ کھا جائیں۔

#### 4. صدقه

جو بھی مسلمان کھیتی باڑی کر تاہے۔ پس اس میں سے پر ندے،انسان، چویائے کھاجاتے ہیں توبیہ اس کے لئے صدقہ ہے۔ 14

## حیوانات سے انتفاع اور ان کی حکمتیں

اس بات میں شک وشبہ کی کوئی گنجائش نہیں کہ اللہ تبارک و تعالی نے اس د نیامیں جس چیز کو بھی پیدا فرمایا اس میں کوئی نہ کوئی حکمت ضرور رکھی۔ کوئی حکمت میں شہیں آتی۔ چنانچہ اللہ تعالی نے حیوانات کو بھی مفید طور پر تخلیق فرمایا۔ ان کو پیدا کرنے کا مقصد صرف اور صرف انسان کی خدمت ہے۔ اللہ تعالی نے زمین میں انسان کی زندگی کے لئے تمام تر نعتوں کی فروانی میسر کی ہے۔ اسی زمین میں اللہ سبحانہ و تعالی نے جانوورں کے چارے کاسامان بھی پیدا کیا ہے اور او نچے اونچے پہاڑ پیدا کئے ہیں۔ جس کی دلیل اللہ تعالی کا یہ فرمان ہے۔

وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِکَ دَحَابَا یَ اَخْرَجَ مِنْهَا مَائَ بَا وَمَرْ عَابَا یَ وَالْجِبَالَ اَرْسَابَا یَ مَتَاعًا لَّکُمْ وَ لِاَ نْعَامِکُمْ یَ 15 اور تیماری اور بیار و الربیار و اس کے بعد پھیلایا۔ نکالا اس میں سے اس کا پانی اور اس کا چارہ۔ اور پہاڑوں کا اس پر بوجھ رکھ دیا۔ فائدے کا تیمارے لئے اور تیمارے مویشیوں کے لئے۔

الله تعالی کے اس زمین کو بچھانے کا مقصد انسان کے ساتھ ساتھ انسانوں کو بقاء کے لئے تمام عناصر بہم پہنچانا ہے۔ اور اسی طرح آیت (متاعا لمحم و لانعام کم) میں اشارہ ہے کہ تمھارے لیے چوپایوں میں مختلف قسم کے حیوانی فوائد ہیں۔ اور بیہ خالق کا نئات نے اگر فائدے رکھے ہیں تو یہ عین بشری مصلحت کے مطابق ہیں۔ اس پر انسان کو الله کازیادہ سے زیادہ شکر اداکر ناچا ہے کیونکہ جتنازیادہ شکر اداکیا جائے گا اتنابی الله تعالی مزید عطافر مائیں گے۔ الله تعالی کافرمان ہے الله تعالی کافرمان ہے

لَئِنْ شَكَرْ تُمْ لَأَزِيْدَنَّكُم 16 الرّتم شكر كروك تومين ضرور بى تتحصين زياده دول گا-

وَ إِنْ تَعُدُّوْا نِعْمَتَ اللهِ لَا تُحْصُوْهَا 17 اور اگر خدا کے احسان گننے لگو تو شمار نہ کرسکو۔

<sup>13-</sup> سليمان بن اشعس، ابو داو د، سنن ابو داو د، كتاب الصيد عن رسول الله، كتاب الادب، باب ما جائا في البهائم، دار المعرفه، بيروت، ۲۰۰۲، رقم الحديث: ساما

<sup>14-</sup> صحیح بخاری، رقم الحدیث: ۲۰۰۸

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>- القرآن 79: 30،31،32,33

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>- القرآن 14: 7

قَدِاَیِّ اٰلاَی کَ رَبِّکُمَا تُکَدِّبِن <sup>18</sup> تو (اے گروہ جن وانس)تم اپنے پرورد گار کی کون کون می نعت کو جھٹلاؤ گے؟ انسان کواللہ کی عبادت کرتے ہوئے ان حیوانات کے فوائد کواللہ کی بڑی بڑی نعمتوں میں شار کرناچا ہے اور اس خالق حقیقی کا شکر بجالاناچا ہے جس نے میہ حیوانی اور غیر حیوانی فوائد انسان کو پہنچائے۔

#### اقتصادي فوائد

گوشت، چربی، دودھ، کھن، گھی، چراہ، اون وغیرہ الغرض ہراس چیز کو کھانا، استعال میں لانا، فائدہ حاصل کرناجس کو شریعت نے حلال کھہر ایا ہے۔ وَ إِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيْكُمْ مِّمَّا فِيْ بُطُوْنِم مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَّ دَمٍ لَّبَنَّا خَالِصًا سَآئِعًا لِّلشَّر بِیْن ۔ 19 "اور بلاشبہ تمھارے لیے چوپاکوں میں بقینابڑی عبرت ہے، ہم ان چیزوں میں سے جوان کے پیٹوں میں ہیں، گوبر اور خون کے در میان سے شمیس خالص دودھ پلاتے ہیں۔

وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيْكُمْ مِمَّا فِيْ بُطُوْنِهَا وَلَكُمْ فِيْهَا مَنَافِعُ كَثِيْرَةٌ وَمِنْهَا ومنها تا ء كلون -20 اور تمهارے لئے چار پایول میں بھی عبرت (اور نشانی) ہے کہ ان کے پیٹول میں ہے اس سے ہم تمہیں (دودھ) پلاتے ہیں اور تمہارے لئے ان میں اور بھی ہو۔ بھی بہت سے فائدے ہیں اور بعض کوتم کھاتے بھی ہو۔

ذرائع نقل وحمل: چویایوں کو نقل وحرکت کے لئے نیزچربی ود فاع کے کام بھی لیے جاتے ہے۔

زيت كى مثال: وَ لَكُمْ فِيْهَا جَمَالٌ حِيْنَ تُرِيْحُوْنَ وَ حِيْنَ تَسْرَحُوْنَ -21

اور جب شام کوانہیں (جنگل سے )لاتے ہواور جب صبح کو (جنگل) چرانے لے جاتے ہو توان سے تمہاری عزت وشان ہے۔

ان آیات کاغورسے مطالعہ کریں توپیۃ چلتاہے کہ یہ آیات ان فوائد کی طرف اشارہ کررہی ہیں جو انسان حیوانات سے حاصل کرتے ہیں۔اور قیامت تک بنی آدم ان حیوانات کے محتاج رہیں گے۔ان کی تفصیل درج ذیل ہے۔

سواری کرنا،غذاکا حصول، چیڑوں سے لباس بنانا،گھر بنانا،چادریں بنانا،دودھ کا حصول اور دودھ سے بننے والے مکھن، پنیر اور گھی کا حصول ، کھیتی باڑی، پہرے داری، شکار، تجارت، زینت اور جمال،اس طرح حیوانات کے فضلے کو بھی نظر انداز نہیں کیا جاسکتا کہ جس سے انسان کو فائدہ حاصل ہو تا ہے۔ زمین کو کھاد میسر ہوتی ہے، گیس بنانا، ایندھن کے طور پر استعال کرنا، زمین کی زر خیزی، چیڑے سے جو فوائد حاصل کے جاتے ہیں ان میں سے خیمے، جیکٹس، بیگز (بیتے)، توڑے، چیائیاں، ترپالیں، جو تیاں، پر س و غیر ہیں۔ جانوروں سے خوشبو حاصل کی جاتی ہیے کستوری، عنبر و غیرہ۔ جانوروں کے دانتوں کو نما کئی چیز وں کے بنانے کیلیے استعال کیا جاتا ہے۔ جیسے ہا تھی کے دانت انہی فوائد میں سے بعض حیوانات سے جنگوں کے اندر حربی فوائد حاصل کے جاسکتے ہیں۔ مثلا گھوڑا، اونٹ، خچر، ہا تھی و غیرہ۔

#### حیوانات کے حوالے سے اسلام کا امتیاز

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>- القرآن 34:14

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>- القرآن 13:55

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>- القرآن 16 :66

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>- لقر آن 23 : 21

<sup>21-</sup> القرآن 16: 6

مولانا نجیب اللہ ندوی رقم طراز ہیں: "کسی بھی مذہب میں یاسیاسی دستور میں جانوروں اور حیوانات کے حقوق کا ایسا کمل قانون موجود نہیں جس میں ان کی پوری صفانت وحفاظت کی گئی ہے اگر حفاظت بھی کی ہے تو محض اس کا تعلق جذبات وروایات یامادی منفعتوں سے ہے۔ مگر خدا کی بے زبان مخلوق ہے اس حیثیت سے ان پر رحم کیا جائے اور ان کے حقوق متعین کیے گئے ہیں ان سے ضرورت کا کام لیا جائے یاان سے فائدہ لیا جائے پر ان پر ظلم وستم کر نااور ان کو آرام نہ دینا اخلاق و قانون دونوں کے لحاظ سے مجرمانہ فعل ہے "۔22

#### حيوانات ايك امت

ہمیں جتنے بھی چویائے اور چرندپرند نظر آتے ہیں بیا اپنی اپنی جگہ انسان کی مانندایک امت ہیں۔اللہ تعالی کا فرمان ہے۔

وَ مَا مِنْ دَأَبَّةٍ فِى الْأَرْضِ وَ لَا طَنِرِيَّطِيْرُ بِجَنَاحَيْهِ اِلَّا أُمَمِّ اَمْثَالُكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِى الْكِتٰبِ مِنْ شَيْئٍ ثُمَّ الله رَبِّهِمْ يُحْشَرُ وْن ـ23 يُحْشَرُ وْن ـ23

اور زمین میں جو چلنے پھرنے والا (حیوان) یادو پروں سے اڑنے والا جانور ہے ان کی بھی تم لو گوں کی طرح جماعتیں ہیں۔ ہم نے کتاب (یعنی لوح محفوظ) میں کسی چیز (کے کھنے) میں کو تاہی نہیں کی پھر سب اپنے پرورد گار کی طرف جمع کئے جائیں گے۔

آیت کے عموم سے یہ بات واضح ہورہی ہے کہ جس طرح انبان ایک امت ہے ای طرح حیوانات بھی ایک امت ہیں۔ ان کے ساتھ ہدردی ، رحم و کرم اور نرم روی کارویہ رکھنا چاہیے۔ اس آیت کریمہ کی تشریخ نی منگا اللہ ﷺ بخت کے خود عمل سے ہوتی ہے حضرت جابر ؓ نے فرمایا: "امر نیا رسول اللہ ﷺ بقتل المكلاب حتى ان المرء ة تقدم من البادیۃ بكلبها فنقتلہ ثم نهی رسول الله ﷺ عن قتلها وقال علیكم بالاسود البهیم المكلاب حتى ان المرء تقدم من البادیۃ بكلبها فنقتلہ ثم نهی رسول الله ﷺ عن قتلها وقال علیكم بالاسود البهیم ذی النقطتین فانہ شیطان "<sup>24</sup> رسول الله منگا الله علی کول کومار دینے کا حکم دیااس حکم پر ہم یہاں تک عمل پیرا تھے کہ اگر کوئی عورت دیبات سے مدینہ منورہ آتی اور اس کے ساتھ کتا ہو تا تو ہم اسے مار ڈالنے مگر پھر رسول منگا الله اللہ علی کومار دینے سے روک دیا اور فرمایا صرف اس کے کومار ناضر وری ہے جو کالا سیاہ ہو اور جس کی آتکھوں پر دو سفید نقطے ہوں کیونکہ وہ شیطان ہے۔

## حیوانات کو تکلیف دینے کی ممانعت

## 1. جانور کو باندھ کر قتل کرنے کی ممانعت

جانوروں کو باندھ کراس کو ہدف بنایا جائے اس کو قتل کیا جائے اور اس کی طرف تیر چھنکے جائیں حتی کہ جانور مر جائے۔ اس طریقے میں جانور کو بہت زیادہ تکلیف پہنچتی ہے اور اس کی موت کا سبب بنتا ہے۔ اسلام نے حرام قرار دیا ہے انسانوں کے لیے کہ وہ جانوروں، چوپایوں کو باندھ کرر تھیں، ان کو تکلیف دینے کے لیے نشانہ بازی کریں۔ اس طرح انسان نشانہ بازی سکھنے کے لیے، شکار سکھنے کیلیے ان کو ہدف بنائے۔ اسی طرح جانوروں کا کوئی جز کا ٹنا منع ہے۔ یہ تمام چیزیں اسلام میں حرام ہیں۔ جانوروں کو باندھ کر مارنے کی حرمت میں بہت سی احادیث وارد ہوئی ہیں۔

<sup>22</sup> مجيب الله ندوي، اسلامي قانون محنت واجرت، مطبوعه ديال سنگھ لائبريري، لاہور، ص220

<sup>23-</sup> القرآن 28: 38

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> محمد بن حجاج، القشيري، صحيح مسلم، كتاب الحج، باب تحريم الصيد للمحرم، مكتبه دار الحيل بيروت ۲۰۰۱، رقم الحديث ۱۵۷۰

رسول سَّا اللَّهِ عَالِمُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَ

روایت ہے کہ ہم جنت البقیع میں آئے وہاں پر قریثی نوجوان مرغی کو مار رہاتھا۔ جب انہوں نے ابن عمرؓ کو دیکھا تو بھاگ گئے۔ ابن عمرؓ نے فرمایا مجھے بیہ بات پیند نہیں ہے۔ کہ مجھے دیکھ کرلوگ اس طرح بھاگیں میں تو چاہتا ہوں کہ دنیا میں ایسے زندگی بسر کروں جیسے کہ نوحؓ نے اپنی قوم میں بسر کی تھی۔ اے ابو عبد الرحمن رسول مَثَاثِیَا ہِمُ نے لعت کی ہے اس پر جو جانوروں کے ساتھ ایساکر تاہے۔

وعن سعید بن جبیر عن ابن عباس قال شعبۃ فقلت لہ عن النبی فقال عن النبی انہ نہی او قال لایتخذ شیء فیہ الروح غرضا۔ 26 رسول سکا فیکٹم نے منع کیا ہے جس چیز میں بھی روح ہے اس کو باندھ کر نشانہ نہ بنایا جائے۔ امام نووی اُس کی شرح یوں کرتے ہیں کہ اس منع سے مر اد حرمت ہی ہے۔ کیونکہ اس سے جانوروں کو عذاب ہو تا ہے ان کی جانوں کا ضیاع ہو تا ہے اور بندے کا اپنامال ضائع ہو تا ہے۔ عن عبدالله ابن جعفر قال: مر رسول الله علی اناس و هم یر مون کبشا بالنبل، فکرہ ذلک، و قال: لا تقتلو ابالبھائم۔ 27 عن انس بن مالک فی قال: نہی رسول الله علی عن صبر البھائم۔ 28 انس بن مالک فی سے روایت ہے کہتے ہیں کہ رسول مُن فی اندھ کر مارنے سے منع کیا۔ مندرجہ بالا تمام احادیث جانوروں کو باندھ کر مارنے کی حرمت پر دلالت کرتی ہیں۔

## 2. جانورول پر لعنت کرناحرام ہے

اسلام کی تعلیمات سے بیہ بات بھی ملتی ہے کہ جانوروں کو گالی دینااور لعنت کرنا منع ہے کیونکہ اسلام نے جانوروں کو بھی روح سے تعبیر کیا ہے۔انسان کیلیے جائز نہیں ہوتے کیونکہ بیہ اپنے مالک کے کام کاج میں اس کیلیے جائز نہیں ہوتے کیونکہ بیہ اپنے مالک کے کام کاج میں اس کی معاونت کرتے ہیں۔اور خاص طور پر اس وقت کہ جب ہمیں معلوم ہے کہ لعنت پوٹکار ہے اور خیر سے دور کر دینے والی چیز ہے۔

روى عمران بن حصين فقال:بينما رسول الله ﷺ في بعض اسفاره وامرء ة من الا نصار على ناقة، فضجرت، فلعنتها،فسمع ذلك رسول الله ﷺ، فقال:خذو ما عليها ودعوها فانها ملعونة ـ29

عمران بن حسین ٹے روایت کیا ہے کہتے ہیں کہ ہم رسول اللہ منگانیکٹم کے ساتھ ایک سفر میں سے انسار میں سے ایک عورت او نٹنی پر سوار تھی اور اسے ڈانٹ رہی تھی اور اس نے اس پر لعنت کر دی۔رسول منگانیکٹم نے سن لیااور آپ منگانیکٹم نے اس او نٹنی سے اترنے کا حکم دیا پس بے شک بیہ ملعونہ ہے۔ حافظ ابن قیم اس حدیث کی تشر سے میں فرماتے ہیں: صحیح بات بیہ کہ اس کو سزاد سے کیلیے ایسا کیا گیا تھا کہ وہ دوبارہ ایسی بات نہ کے اور غیر مستحق پر لعنت نہ کرے اور مال میں سزااس لیے دی گئی کہ صدقہ خیر ات میں تر غیب دلانا مقصود تھا۔

عن زید بن خالد قال: قال رسول الله ﷺ لا تسبو الدیک فانہ یو قظ للصلوة ، 30 رسول الله مَالِيَّا فِي أَ فرمایا که م غ کو گالی مت دو کیونکہ یہ نماز کیلیے بیدار کرتا ہے۔ ان تمام دلائل سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ اسلام نے کس طرح جانوروں کی حرمت کا خیال رکھا ہے۔

<sup>25 -</sup> صحیح مسلم، رقم الحدیث: ۱۹۵۸

<sup>26</sup> صحیح مسلم، رقم الحدیث: ۱۹۵۸

<sup>27-</sup> احد بن شعیب، امام سنن نسائی، کتاب الصید والذبائح، باب تحریم اکل لحوم الخیل، دار المعارف، ج ۷ رقم الحدیث ۱۷۲۳ ، ص ۱۷۸

<sup>28 -</sup> اساعيل بن محمد، ابوعبد الله، امام، صحيح بخاري، نعماني كت خانه، لا مور، رقم الحديث عا٥٥١٣

<sup>29</sup> صحیح مسلم، رقم الحدیث ۲۵۹۵

#### 3. جانورول كوداغنا

عربی افت میں الوسم داغنا کو کہتے ہیں۔ اثر الکی، والوسام والسمۃ بکسر هما ما وسم بہ الحیوان من ضروب الصور، والمیسم بکسر المیم:المکواۃ۔ 31 الوسم انفوی طور پر کہتے ہیں اوہ کی کسی گرم چیز سے نثان لگانا بعض دفعہ مار کر بھی جانوروں کو داغاجاتا ہے۔ اصطلاحی مفہوم: ویقال:وسم الشیء یسمہ اذا علمہ بعلامۃ یعرف بھا ،ومنھا قولہ تعالی:سیماهم فی وجو ههم، اور کہاجاتا ہے کہ چیز کو داغنا جب اس کی کوئی نثانی وضع کرنا مقصود ہواس وقت اس کو داغنا۔ داغنے کی دوقت میں ہیں: ا۔ چرے کو داغنا کے علاوہ اور کسی جگہ کو داغنا

#### 4. چرے کو داغنا

چرے کو داغنے کے عدم جو از پر جمہور علماء کا اجماع ہے اور اس بارے میں نی مُنگینی کی احادیث بھی وارد ہوئی ہیں۔ روی جابر فقال: نہی رسول الله عن الضرب فی الوجہ و عن الوسم فی الوجہ۔ 32 ایک اور روایت میں ہے کہ رسول مُنگینی کم قریب سے گدھا گزراجس کے چرے کو داغا گیا تھا تو آپ مُنگینی کم نے فرمایا کہ۔ مر علیہ حمار وقد وسم فی وجهہ فقال: لعن الله الذی وسمہ۔ 33 الله لعنت کرے اس شخص پر جس نے اس کو داغا ہے۔ اور نی مُنگینی کم کا لعنت بھیجنا ہے حرمت کی بڑی واضح دلیل ہے۔قال النووی: و اما الوسم فی الوجہ فمنھی عنہ بالاجماع۔ 34

## چېرے کے علاوہ کسی اور جگه کو داغنا: پہلا قول

جمہور علمائے کرام مالکی، شافعی، حنبلی اس طرف گئے ہیں کہ چرے کے علاوہ داغناجا کڑے۔ روضة الطالبین میں ہے: وسم النعم جائز فی الجملۃ، و لکن الوسم علی موضع صلب ظاہر لا یکٹر الشعر علیہ والاولی فی الغنم الاذان، وفی الابل و البقر الافخاذ ۔ 35 اونٹ کو داغناکل طور پر جائز ہے۔ لیکن یہ داغناس کی پشت پر ہوگا جہاں پر زیادہ بال نہیں ہوں گے۔ کشاف القناع میں ہے: استحب لہ ای الاحام وسم الا بل والبقر فی افخاذها ووسم الغنم فی اذانها ۔ 36 بہوئی گہتے ہیں کہ میرے امام نے اس بات کو مستحب کہا ہے کہ اونٹ اور گائے کی ران کو داغاجائے گا اور بکری کے کان کو داغاجائے گا۔ تخفة الاحوذی میں ہے: فیصر م وسم الاحمی و کذا غیرہ فی وجہہ علی الاصح ویجوز فی غیرہ۔ 37 انبان کو داغنا ترام ہے۔ اس طرح ہر چیز کے چرے کو داغنا ترام ہے۔ اور ان دو کے علاوہ داغنا جائے۔

<sup>30-</sup> ابوداود، كتاب الاطعمة، باب اكل الجبن والسمن، جسر قم الحديث ١٠١٥، ص ٥٣٣٥،

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> قاسمی،وحید الزمان، قاموس الوحید،اداره اسلامیات،لاهور،،باب میم،،ماده،و ،ج ۴۲، ص ۲۲۳

<sup>32</sup> صحیح مسلم، رقم الحدیث ۲۱۱۲

<sup>33</sup> صحیح مسلم، رقم الحدیث ۲۱۱۷

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> النووي، محى الدين بن شرف، المجموع شرح المهذب، دارالفكر، بيروت لبنان، ج ٢ص ٢٩٥

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> نووی،ج ۲ص ۱۹۷

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> سرخسى، ابو بكر محمد بن احمد بن ابوسھل سرخسى حنى: المبسوط، بيت الافكار الدولية ، كتاب الصيد ، ج ١، ص ١٣٦

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> على بن محمد شريف الجرجاني، التعريفات، مكتبة لبنان، ص٠٠١

عن ابن عباس قال: رای رسول الله عمار ا موسوم الوجہ فاکرہ ذلک ،قال :فوالله لا اسمہ الا فی اقصی شیء من الوجہ ،فامر بحمار لہ فکوی فی جاعرتیہ ،فھو اول من کوی الجاعرتین <sup>38</sup> دوسرا قول:حنفیہ کے نزدیک چہرے کے علاوہ بھی داغنا مکروہ ہے الله تعالی کا فرمان وَ لَاٰمُرَنَّهُمْ وَلَاٰمُرَنَّهُمْ وَ لَاٰمُرَنَّهُمْ وَلَاٰمُ لَاللہُ اللّٰمِ اللّٰمِ مِنْ اللّٰمِ اللّٰمِ لَعُلَى اللّٰمَ لِلْمُ اللّٰمِ لَورَامِ اللّٰمُ لَلْمُ لَلْمُ لَعْمَالِ لَالْمُ لَعْلَالُ لِمُعْمَالِ لَاللّٰمِ اللّٰمُ لَاللّٰمُ لَاٰمُ لَعْمُ وَلَامُورُولُ کَا عُلَامُ لَالْمُ لَا لَاللّٰمُ لَاللّٰمُ لَاللّٰمُ لَعْمُ لَاللّٰمُ لَاللّٰمُ لَالْمُ لَالِمُ لَاللّٰمُ لَاللّٰمُ لِلْمُ لَاللّٰمُ لِلْمُ لَاللّٰمُ لِللّٰمُ لِللّٰمِ لَاللّٰمُ لِلْمُ لِلْمُ لَاللّٰمُ لِلْمُ لِلْمُ لَالْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَعْلِمُ لَاللّٰمِ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَالِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَالِمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَالْمُ لِلْمُ لِلْ

#### 5. حانوروں كونشه كھلانا

اسلام میں ممنوع ہے کہ جانوروں کو نشہ والی چیزیں کھلائی جائیں اور نجاست والی کیونکہ یہ جانوروں کو ضرر دینے کی ایک قسم ہے اور وہ حرام ہے۔ عن ابن عمر رضہ قال ابن عمر رضہ قیما نماء ابن عمر رضہ قیما نماء الخلق۔ 40 عبداللہ بن عمر فرمایار سول مَن اللّٰی اللّٰہ عن عمر فرمایار سول مَن اللّٰہ اللّٰہ عن عمر فرمایار سول مَن اللّٰہ اللّٰہ عمر فرمایار سول مَن اللّٰہ عمر فرمایار سول مَن ایک پر انااور معروف فعل ہے اس سے جانور موٹانے اس کی افزائش زیادہ ہوتی ہے۔ کہ یہ اللّٰہ کی تخلیق کی موت ہے۔ جانوروں کو خصی کرناایک پر انااور معروف فعل ہے اس سے جانور موٹانے اس کی افزائش زیادہ ہوتی ہے۔

## 6. ملكيتي جانورون يرخرچ كرنا

اسلام دین رحمت ہے۔ اللہ سجانہ و تعالی اپنے بندوں پر رحم کر تاہے خاص طور پر ان لو گوں پر جو دوسروں پر رحم کرتے ہیں۔ جب کسی کے اپنے ملکتی جانور ہوں تو اس پر لازم ہے کہ وہ ان کی خوراک، رہائش، صحت کا بند وہست کرے کیو نکہ اس نے ان کو باندھ کر رکھا ہو تاہے اور وہ اللہ کی وسیعے زمین میں چر نہیں سکتے لہذاوہ تمھارے مختاج ہرں اس لیے یہ بات لازم ہے کہ وہ ان پر خرچ کرے۔ ایسا آدمی جو چند جانوروں کا مالک ہو۔ اس پر لازم ہے کہ وہ اللہ سے ڈرتے ہوے جانوروں کی خوراک، رہائش، صحت ، آرام و سکون اور اس طرح کی جو بھی چیزیں جو جانوروں کو مستزم ہیں ان کا خیال رکھے۔ احسان کے اندر یہ بات بھی آتی ہے کہ بندہ اپنے ملکتی جانوروں پر خرچ کرے۔ امام نوویؓ کی کتاب مجموع شرح مہذب میں ہے۔ ملکتی جانوروں کی رہائش، خوراک کا بندوہ سے کہ بندہ اپنے ملکتی جانوروں پر خرچ کرے۔ امام نوویؓ کی کتاب مجموع شرح مہذب میں ہے۔ ملکتی جانوروں ک

# 7. جانوروں کی الزائی کراناحرام ہے

اسلام میں جانوروں کی آپس میں لڑائی کروانا جائز نہیں ،اوراسی طرح انسانوں کی جانوروں کے ساتھ لڑائی کروانا پیہ بھی جائز نہیں ہے۔

## 8. جانورول کوان کے چیرے پرمار ناحرام ہے

جابر ؓ روایت کرتے ہیں کہ رسول مُنگافیُوؓ نے فرمایا چہرے پر مار ناہر ایک کے لیے اسلام میں منع ہے کیونکہ اس سے آدمی اور جانوروں کا احتر ام لازم آتا ہے۔ بیمار نااس وجہ سے بھی حرام ہے کہ چہروں میں حواس یائے جاتے ہیں جیسے آئکھ، ناک، کان، اور چہرے <sup>42</sup>.

# 9. جانوروں کی گر دنوں سے تندی کے بیٹے اتارنے کا حکم

<sup>38</sup> صحیح مسلم،۲۱۱۸

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>- القرآن ٢ : ١١٨

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> نيل الاوطار، كتاب الاطعمة: الباب الاول في حال الاختيار، دارعالم اكتب للنشر والتوزيع، ١٩٨٢م ، ج ٨ص ٢٢٨

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>. النووي، محى الدين بن شرف، المجموع شرح المهذب، دارالفكر، بيروت، ج ١٨ص ٣١٨

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> صحيح مسلم، رقم الحديث ٢١١٦

اس منع کے اسباب یوں بیان کیے گئے ہیں۔ کہ شاید یہ اس لیے منع کیا گیاہو کہ شرک کی روک تھام مقصود ہو۔ کیونکہ جاہلیت میں لوگ اس طرح کا عقیدہ رکھتے تھے۔ یہ عقیدہ شیطان اور جنوں کی طرف سے قائم کیا گیا تھا۔ جانوروں کی شہرگ کٹنے کا خدشہ ہے، گر دن گھونٹ کررگیس پھولنے کا خدشہ ہے کہ وہ اس کی موت کا سبب ہنے۔

# باكيبليس چويايول سے متعلق احكامات \_\_\_ تخليق كامقصد انقاع حيوانات

ذیل میں بائبل میں مذکور چنداحکامات کا تذکرہ کیاجا تاہے۔

- خُدانے کہا، "پانی کی مجھیلوں پر اور آسمان کے پرندوں اور مویشیوں اور تمام زمین پر اور زمین پر رینگنے والے ہر رینگنے والے جانور پر حکومت کریں۔ "پس خدانے انسان کو اپنی شبیہ پر پیدا کیا، خدانے ان سے کہا، "پھلاؤ اور بڑھو اور زمین کو بھر دواور اس کو مسخر کرو۔ سمندر کی مجھیلیوں پر اور آسمان کے پرندوں پر اور زمین پر چلنے والی ہر جاندار چیز پر غلبہ حاصل کرو۔ "43
- خُدانے نوح اور اُس کے بیٹوں کو ہر کت دی اور کہا، "پھلاؤاور ہڑھواور زبین کو بھر دو۔ آپ کاخوف اور زبین پررینگنے والی ہر چیز اور سمندر کی تمام میں پہنچائے جاتے ہیں۔ ہر چلنے والی چیز جو زندہ رہتی ہے آپ کے لیے خوراک ہو گی۔ اور جیسا کہ میں نے آپ کو سبز پودے دیئے ہیں، میں آپ کو سب کچھ دیتا ہوں۔ لیکن تم گوشت کو اس کی جان یعنی خون کے ساتھ نہ کھانا۔ اور آپ کے خون کا جھے حساب چاہیے: ہر حیوان سے اور انسان سے۔ میں اس کے ساتھی آدمی سے انسان کی زندگی کا حساب ما نگوں گا۔
  - جوراستباز ہے وہ اپنے حیوان کی جان کا خیال رکھتا ہے ، لیکن شریر کا سکون ظلم ہے۔
  - بھیٹر یا بھیٹر اور چیتا بکری کے بیچے کے ساتھ ، بچھڑ ااور شیر اور موٹا بچھڑ اا یک ساتھ لیٹیں گے۔اورایک جھوٹا بچہران کی رہنمائی کرے گا۔<sup>46</sup>
- تم اپنے بھائی کے بیل یا بھیٹر بکریوں کو گر اہ ہوتے نہ دیکھواور ان کو نظر انداز کرو۔ تم انہیں اپنے بھائی کے پاس واپس لے جانا۔ اور اگروہ تم اپنے بھائی کے بیاس واپس لے جانا۔ اور اگروہ تم ہمارے قریب نہیں رہتا اور تم نہیں جانتے کہ وہ کون ہے تو تم اسے اپنے گھر لے جانا اور جب تک تمہار ابھائی اسے تلاش نہ کرے وہ تمہارے ساتھ ساتھ رہے گا۔ پھر تم اسے اسے واپس کر دو۔ اور تُواس کے گدھے کے ساتھ یااُس کے کیڑے کے ساتھ یا اپنے بھائی کی کھوئی ہوئی چیز کے ساتھ ووہ کھوجائے اور تُم کومل جائے۔ آپ اسے نظر انداز نہیں کر سکتے ہیں. تم اپنے بھائی کے گدھے یا بیل کوراستے میں گرتے ہوئے نہ دیکھواور ان کو نظر انداز کرنا۔ آپ ان کو دوبارہ اٹھانے میں اس کی مد د کریں گے۔ 47
  - "جب بيل روند ريابو تواس كامنه نه لگانا <sup>48</sup>
  - اینے ربوڑ کی حالت کو اچھی طرح جانو، اور اینے ربوڑ پر توجہ دو،<sup>49</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>- پيدائش 28–1:26

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>\_پيدائش 5-9:1

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> . امثال 12:10

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>. يسعياه6:11

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>. پيدائش1:26

Deuteronomy 25:4 . 48

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> . امثال 27:23

- چید دن تم اپناکام کرو، لیکن ساتویں دن آرام کرو۔ تا کہ تیرے بیل اور گدھے کو آرام ملے اور تیری لونڈی کابیٹااور پر دلیی ترو تازہ ہو جائے۔ 50
- اور خُدانے کہا،"پانی جانداروں کے غول کے ساتھ تیرنے دیں، اور پرندے زمین کے اوپر آسان کی وسعتوں میں اڑنے دیں۔"پس خُدانے بیل خُدانے کہا،"پانی جانداروں اور ہر ایک جاندار کو جو حرکت کرتاہے، جس کے ساتھ پانی میں بھیڑ، اپنی قسم کے مطابق، اور ہر پروں والے پرندوں کواس کی قسم کے مطابق پیدا کیا۔ اور خدانے دیکھا کہ بیا چھاہے۔ اور خُدانے اُن کو یہ کہتے ہوئے برکت دی کہ پھلدار ہو اور بڑھو اور سمندروں میں پانی بھر واور پرندے زمین پر بڑھنے دو۔ اور شام ہوئی اور صبح ہوئی، پانچواں دن۔ اور خُدانے کہا،" مولیثی اور رینگئے والے جانور اور زمین کے درندوں کوان کی قسموں کے مطابق۔ اور ایساہی تھا۔ 51
- اور میں اُس دن اُن کے لیے میدان کے در ندوں، زمین و پر ندے کے رینگنے والی چیز وں سے وعدہ لیا۔ اور مَیں کمان، تلوار، جنگ کو مُلک سے دور کروں گااور تھے سلامتی سے لیٹادوں گا۔<sup>52</sup>
- انسان خداکے نزدیک جانوروں سے زیادہ قیمتی ہے اللہ تعالیٰ نے انسان کو خوراک کے لیے جانوروں کو مارنے کا اختیار نہیں ہے۔ <sup>53</sup>
  - خدانے خود جانوروں کی کھالیں آدم اور حواکے لیے لباس بنانے کے لیے استعمال کیں 54
- متعدد صحفے دکھاتے ہیں کہ لوگ جانوروں کے مالک ہیں اور چرواہے ہیں اور انہیں اپنے مقاصد اور خوشحالی کے لیے استعال کرتے ہیں -<sup>55</sup>مر د حانوروں سے زیادہ ذہین ہیں - <sup>56</sup>
- جانوروں سے قیامت والے دن جو پوچھا جائے گااس کے متعلق بائیل میں درج احکامات جانوروں کی کوئی روح نہیں ہے، کوئی اخلاقی ذمہ داری نہیں ہے، کوئی ابدی تقدیر نہیں ہے، اور اس لیے وہ صحیح اور غلط کے لیے جو ابدہ نہیں ہیں۔ یسوع ان کو بچانے کے لیے نہیں مرے کیونکہ انہیں ہے۔ کوئی ابدی تقدیر ، اور اس قیمت بچانے کی ضرورت نہیں ہے۔ انسان اپنی روح ، اپنی ذہانت ، خُدا کے نزدیک اُن کی قدر ، اُن کی اخلاقی ذمہ داری ، اُن کی ابدی تقدیر ، اور اُس قیمت میں جو خُدا نے اُنہیں گناہ سے بچانے کے لیے ادا کی ہے ، جانوروں سے برتر ہیں۔
- انسان کی روح اوپر کی طرف جاتی ہے، لیکن حیوان کی روح زمین پر جاتی ہے۔ ایک احساس ہے جس میں ایک جانور کی روح ہوتی ہے حیوانی زندگی۔ لیکن پیرماضی کی موت کو جاری نہیں رکھتا ہے۔ 57

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>. ہجرت23:12

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>. پيدائش 25-1:20

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> . ہوسا18:2

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>. متى-29:10:12:31-10:29; 12:15:26.

<sup>54</sup> جين 3:21

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>. زبور 9:32؛ جيمز 7،3:3-

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>. ايوب 11،10:35:زبور 73:22

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>\_يسعباه 31:3

- مر دوں کی زندگیوں کے بارے میں فیصلہ کیا جائے گا، اچھے یابرے، اور اسی کے مطابق ابدی انعامات حاصل کریں گے -58 جانوروں کی سے اخلاقی ذمہ داری نہیں ہے 59
  - آخر میں،ان سب کااہم ثبوت کہ یسوع انسانوں کو بچانے کے لیے مرا، جانوروں کو نہیں 60

#### خلاصه كلام

اسلام دین رحمت اور فطرتی دین ہے۔ اور یہ ایبادین ہے جس نے حیوان ناطق اور حیوان غیر ناطق دونوں کے حقوق اداکر نے کی تعلیمات دیں ہیں۔ اور یہ کسے ممکن تھا کہ وہ اللہ جس کی صفات رحمٰن اور رحیم ہیں۔ وہ جانوروں کے بارے میں الی تعلیمات نازل کر تاجس سے اس کی بے زبان مخلوق کو تکالیف کا سامنا کر نا پڑتا۔ مغربی ممالک اور تنظیمیں اسلام کی بارے اسلام کے خلاف مہم چلائے ہوئے ہیں کہ اسلام بہت ہی ظالمانہ اور بے رحم دین ہے۔ اور ہمارے سامنا کر نا پڑتا۔ مغربی ممالک اور تنظیمیں اسلام کی بارے میں اسلام کی جانوروں کے بارے میں تعلیمات کیا ہیں ان کے بارے میں تعلیمات ان کی اس بات پر لیٹین کئی ہے۔ قرآن مجد میں بہت می آبات حیوانات کی فضیلت کے بارے میں وارد ہو کی ہیں۔ ان آبات کر بھہ کہ حیوانات بلکہ ہر شے کاحقیمی بازی بیانہ کی صورت میں حیوانات پر ملکیت رکھتا ہے۔ حیوانات پر ملکیت سے قدرت کا ایک کر شمہ ہے۔ ابتی بہناہ قوت ، قوی ہیکل اور عظیم الجیثہ ہونے کے باوجود ان کو انسان کا مطبع بنادیا گیا ہے ، تا کہ وہ اس کا سامان اٹھا کر دور دراز کی مغز لوں تک پہنچائے۔ اور اس کی ہر طرح کی خد مت بجالا کیں۔ ان جانوروں کا وجود ہی انسانوں کیلئے رحمت ہے حدیث قدسی ہے کہ جانوروں کے وجود کی وجہ سے بی زیمن کو بارش عطاکی جاتی مرسول منگ ہیں ہیں۔ ان انسانوں کا دور نوش ، لباس اور ذرائع نقل وحمل مرص کی خرمیں بارش نہ ملتی۔ انسان ان حیوانات سے بہت سے اقتصادی ، طبی ،خوردونوش ، لباس اور ذرائع نقل وحمل کی فاکہ کے فائدے لیتا ہے۔

## ىتائج تحقيق:

- قر آن و سنت کی روسے انسان حیوانات سے جو فوائد حاصل کرتے ہیں درج ذیل ہے۔ سواری کرنا،غذا کا حصول، چڑوں سے لباس بنانا،گھر بنانا،چادریں بنانا،دودھ کا حصول اور دودھ سے بننے والے مکھن، پنیر اور گھی کا حصول ، کھیتی باڑی، پہرے داری، شکار، تجارت، زینت اور جمال و غیرہ۔
- اس طرح حیوانات کے چمڑے سے جو فوائد حاصل کیے جاتے ہیں ان میں سے خیمے، جیکٹس، بیگز (بستے)، توڑے، چٹائیاں، ترپالیں، جو تیاں، پرس وغیر ہیں۔ جانوروں سے خوشبو حاصل کی جاتی ہے جیسے کستوری، عنبر وغیرہ۔ جانوروں کے دانتوں کو نمائٹی چیزوں کے بنانے کیلیے استعال کیا جاتا ہے ۔ جیسے ہاتھی کے دانت انہی فوائد میں سے بعض حیوانات سے جنگوں کے اندر حربی فوائد حاصل کیے جاسکتے ہیں۔ مثلا گھوڑا، اونٹ، خچر، ہاتھی وغیرہ۔

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>\_پيدائش 2:16،17؛

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>.میتھیو 6:7 :33:33; 12:34

<sup>60</sup> ما كنس 11:12:3:3:5-7:



This work is licensed under a <u>Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0)</u>